دراسات أندلسية موريسكية إسبانية

# عنوان الكتاب دراسات أندلسية موريسكية إسبانية

تأليف د. عدنان خلف سرهيد الدراجي

> التنفيذ الفني الإلكتروني نمير صابر خليف

الناشر: بيت الحكمة / بغداد - العراق جميع حقوق النشر محفوظة للناشر



بيت الحكمة \_ العراق \_ بغداد \_ باب المعظم \_ ص.ب(٥٣٦٤٠) مكتب بريد الأقصى رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق (٦٩٨) لسنة ٢٠٢٠ E-Mail: baytal\_hikma@yahoo.com Info@baytalhikma.iq

## دراسات أندلسية موريسكية إسبانية

# د. عدنان خلف سرهيد الدراجي

٠٤٤٠هـ ٢٠٢٠م

# الفهرست

| ٧                               | المقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱ ۱                             | الباب الاول: دراسات في التراث الديني الموريسكي                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۳                              | الفصل الأول: الامام علي بن أبي طالب (ع) عند الموريسكيين                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٦                              | المقدمة<br>اولاً:- الموريسكيون<br>ثاناً بالمراسكيون                                                                                                                                                                                                                        |
|                                 | ثَانياً - مغَازِي الرَّسُول محمد (ﷺ) في الفكر الموريسكي                                                                                                                                                                                                                    |
| 77                              | رابعا:- الأمام على (الكيلا) و سانتياغو                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                 | خامساً: - صورة الامام علي (الحلام) في المغازي الفصل الثاني: أهل البيت (عليهم السلام) في الاستشراق الاسباني                                                                                                                                                                 |
| 77                              | المقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 9 8                             | اولا: المنقذ عند الموريسكيين.<br>ثانياً: النبوءة وفكرة المنقذ عند الاسبان<br>ثالثاً. المنقذ الإسلامي<br>رابعا: أصحاب المنقذ                                                                                                                                                |
| ٥ ٢                             | الفصل الرابع: التقية عند الموريسكيين دراسة تأصيلية تاريخية                                                                                                                                                                                                                 |
| 7 7<br>7 7<br>7 7<br>7 7<br>7 7 | المستخلص: اولاً: تعريف التقية ثانياً: التقية في التاريخ ثانياً: التقية في المذاهب الاسلامية رابعاً: – التقية عند الموريسكيين: خامساً: – المسوغ الشرعي لاعتناق التقية عند الموريسكيين. سادساً: – محاكم التفتيش ومرسوم الطرد سابعاً: – التقية أسلوب الدين السري للموريسكيين. |
| ٥٦                              | أولا: النبوءة الموريسكية                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٨                              | ثانيا:- دوّافع الموريسكيين للالتجاء الى النبوءة                                                                                                                                                                                                                            |

| ١٦٣   | الثاني: دراسات في الحضارة الاندلسية الموريسكية                | الباب |
|-------|---------------------------------------------------------------|-------|
| 170   | ل الأول: المسلمون الموريسكيـون في رحلة مونزر ٤٩٤ ١ ـ ٩٥ م     | الفصل |
| ١٦٦   | مقلمة                                                         |       |
| ١٦٧   | اولاً: الحياة الاجتماعية                                      |       |
| ١٧٤   | ثانياً : تجمعاتهم السُكانية                                   |       |
| 1 / 9 | ثالثاً: حياة المسلمين الدينية ومساجدهم                        |       |
| ١٨٤   | رابعاً : النشاط الاقتصادي                                     |       |
| ١٨٦   | خامساً: الجانب العمراني                                       |       |
|       | سادساً : الأحوال السياسية                                     |       |
| ۲۰۳   | ، الثاني: الطب في الأندلس من خلال وثيقة مخطوطة دراسة وتحقيق   | الفصل |
|       | المقدِمة                                                      |       |
|       | أولاٍّ :- أهم الاطباء الِّذين ظهروا في الاندلس:               |       |
|       | ثانياً: - المؤلفات التي اَلفت في مجال الطب :                  |       |
|       | ثالثاً إِ– الشروط التيُّ يجب توفرها في الطبيب                 |       |
|       | رابعاً : صفات الطبيب                                          |       |
|       | خامساً:- البيمارستانات في الاندلس                             |       |
|       | سادسِاً:- الطب عند المسلّمين واثره على أوربا                  |       |
| 7 • 9 | سابعاً:- قراءة في الوثيقة المخطوطة                            |       |
| 717   | ثامناً:– تحقيق نص الوثيقة                                     |       |
| 770   | ى الثالث: وثائق أندلسية دراسة وتحقيق                          | الفصل |
| ۲۲٦   | المقدمة:                                                      |       |
| ۲۳•   | الوثائق                                                       |       |
| ۲۳•   | الوُّثيقة الاولى                                              |       |
| ۲۳۱   | الوُّثيقة الثانية:                                            |       |
| ۲۳۳   | الوُّثيقة الثالثة:                                            |       |
| ۲۳٥   | الوثيقة الرابعة:                                              |       |
| ۲۳۷   | الوُّثيقة الخَّامسة                                           |       |
| ۲۳۸   | الوَّثيقة السادسة                                             |       |
| ۲۳۹   | الوُّثيقة السابعة                                             |       |
| 7 2 1 | الوثيقة الثامنة                                               |       |
| Y £ 9 | للرابع: الاعياد والأزياء الاسبانية وصداها في المجتمع الاندلسي | الفصز |
|       |                                                               |       |
|       | المقدمة                                                       |       |
|       | المقدمة                                                       |       |
| ۲۰۰   |                                                               |       |

#### المقدمة

الحمد لله الذي دَلَعَ لِسانَ الصباح بنطق تبلّجه، وسرّح قِطع الليل المظلم بغياهب تلجلُجه، وأتقن صُنع الفَلك الدوّار في مقادير تبرّجه، وشعشَع ضياء الشمس بنور تأجّجه وأفضل الصلاة وأزكى التسليم على سيد الخلق أجمعين، حبيب إله العالمين، سيدنا محمّد، النبيّ الأمين، والرسول الكريم، وعلى آله الطاهرين، وأصحابه المنتجبين المؤمنين، الاخيار. وبعد

إنَّ الإنسانَ ليَشعرُ بالفخرِ عندما يَتَجَولَ في المكتبات العربية، التي سَطَّرَها عُلَماؤُنا الأفذاذ، وجمعوا فيها كُلَّ أنواعِ المعارفِ الإنسانيةِ، التي أصبَحَتْ في ما بَعد، مَناراً يُهتدي بِنُورها السائرون نحوَ طَلَبِ العِلمِ حَتَّى غَدَتْ تِلكَ المكتباتُ واحدةً مِن أعظمٍ مَفاخِرِ الدُنيا فهي مَعِينٍ لا يَنضَب، لكلِ طَالبِ عِلم، تَمنح كلَّ باحثٍ من سِحرهِا المعطاء.

وقد كانَ الباحثُ واحداً من هؤ لاءِ، الذين ارتادوا هذا التراث الجم، محاولين التعرف على ماضي الأُمةِ المَجيدِ. اذ كانَ الفتحُ العربيُ الإسلاميُ لإسبانيا، حدثاً حضارياً كبيراً، إذْ امتزجتْ فيهِ حَضاراتُ سابقةٌ، منها الرومانية والقوطية، مع حضارة جديدةٍ لاحقةٍ هي الحضارةِ العربيةِ الإسلاميةِ. فلم يكد العربُ يفتحون إسبانيا، حتى قاموا ببناء المجتمع، بها ملكوه من حضارة ورقي إنَّ هذا التنوع البشري، صاحبه تنوع في التيارات الثقافية والاجتهاعية والعلمية، وكان انتقال التأثيرات الحضارية بين الجانبين في غاية السهولة، اذ تُعد الحضارة الاندلسية مشعل وقاداً أنار ظلمة أوروبا في القرون التي سبقت عصر النهضة الاوربية، فقد كانت قرطبة قبلة ومحج طالبي العلم الاوربيين من علوم المسلمين ويتزودوا من مناهل معرفتهم ليرجعوا الى بلدانهم حاملين فضل المسلمين في أنارة ما أظلم من حياتهم.

وشهد للأندلسيين مؤلفاتهم في مختلف العلوم التي ترجمت الى لغات متعددة كان لها الفضل في التأسيس لعصر النهضة الاوروبية. ولم يحفظ الغرب لاسيها الاسبان هذا الفضل للعرب أذ تنكروا له بعد سقوط غرناطة واخذوا يطاردون ويقتلون المسلمين تحت كل حجر ومدر واينها حلوا وارتحلوا في تلك الارض، التي لم يخلوا شبرا واحدا من بصهاتهم الحضارية فيها،

وكان دور المؤلف هنا ابراز بعض معالم ذلك الارث الحضاري للمسلمين في هذا الجزء من العالم من خلال تسليط الضوء على بعض الجوانب التاريخية لهم، من خلال عدة بحوث جُمعت تحت مسمى (دراسات أندلسية موريسكيية اسبانية) مساهمة منه في نشر المعرفة والمعلومة التاريخية في هذا المضهار.

وتاتي أهمية تلك البحوث في ان أغلبها أستخرج من مخطوطات ووثائق تنشر لاول مرة، حصل عليها المؤلف أثناء أقامته في اسبانيا، وكذلك من معلومات نادرة نشرت لاول مرة عن مخطوطات في اسبانيا نشرها بعض من رجع اليها وحقق بعض محتواها أو كلها. لذلك فهي تعد معلومات قيمة ليطّلع عليها الباحثون المهتمون بتلك الدراسات.

وتوزعت الدراسة على بابين تناول الباب الاول التراث الديني عند الموريسكيين، وشمل عدة بحوث وزعت على شكل فصول، يتصدرها

الفصل الاول بحث عن الامام علي بن أبي طالب (عليه السلام) عند الموريسكيين، الذي يلقي الضوء لاول مرة على شخصيته (عليه السلام) في تصور الموريسكيين والاشادة والاعجاب والتقديس لتلك الشخصية التي قامت على كاهلها دولة الاسلام في عهد الرسول محمد (ص) وشعورهم بالفخر والاعتزاز بهذه الشخصية التي انطوت على شجاعة اسطورية سخرتها لخدمة الدين الاسلامي، لتحفز ابنائها للدفاع عن وجودهم في الاندلس، وقد حفلت تلك المخطوطات بزهو الانتهاء للأمام (عليه السلام).

اما الفصل الثاني فهي دراسة تاريخية عن أهل البيت (عليهم السلام) في الاستشراق الاسباني أنموذجاً للدراسة اذ تناولت مؤلفاته وما الاسباني أنموذجاً للدراسة اذ تناولت مؤلفاته وما حوته من ذكر لهم (عليهم السلام) في مؤلفاته. لتعطي صورة للقارى لما يحمله المستشرقون من مواقف تجاه الرسول (ص) وأهل البيت (عليهم السلام).

وتناول الفصل الثالث فكرة المنقذ في الفكر الموريسكي وما يعتقده الموريسكييون في هذه القضية، ومن ملابسات شائكة واعتقادات تحوم حول هذا الموضوع ومدى قناعتهم في تلك العقيدة.

اما الفصل الرابع فيتحدث عن التقية عند الموريسكيية، وما المسوغ الشرعي لاعتناقهم لهذا المبدأ الغريب عنهم، لاسيها وهم يدينون بالمذهب المالكي، والدواعي التي اضطرتهم لذلك، من محن ومصائب وعذاب جره عليهم محاكم التفتيش، وتصريح بعض الفقهاء لهم بالتقية.

وعقد الفصل الخامس فكرته للحديث عن النبوءة في الفكر الموريسكي، ودوافعهم للالتجاء الى النبوءة، وما تعلق بذهنهم من تراث اسلامي لتلك النبوءات التي حفل بها التاريخ الاسلامي، ثم أخذ فكرة عن النبوءة المسيحية، ومدى تأثر كل منها بالأخر. هذا كل ما يتعلق بالباب الاول وما احتواه من فصول.

#### أما الباب الثاني فهو يتناول: دراسات في الحضارة الاندلسية الموريسكية

والتي انصبت على الاهتمام ببعض بالجوانب الحضاري مستخرجة من مخطوطات مهمة تعكس بعض جوانب الحياة التي يعيشها الأندلسيون والموريسكييون، لذلك تناول هذا الباب عدة فصول منها ما تم تناوله في

#### الفصل الاول المسلمون الموريسكيون في رحلة مونزر ٤٩٤١ - ٩٥١١م

اذ تعد هذه الرحلة من الوثائق النادرة التي نقلت الينا الحياة التي عاشها الموريسكييون في غرناطة وفي اسبانيا بوجه عام، بعد سقوط الاندلس بسنتين او ثلاثة، وتأتي اهمية هذه الرحلة، نظر لسكوت المصادر الاسلامية عن طبيعة حياة الموريسكييون في هذا الوقت، وقد بينت الرحلة حياتهم الاجتاعية، والاقتصادية، والدينية، واماكن تجمعهم ونشاطاتهم.

اما الفصل الثاني فقد تناول الطب في الأندلس من خلال وثيقة مخطوطة

ويعدهذا الفصل دراسة ميدانية للطب في الاندلس، اذ انه يكشف عن الإجراءات والاحترازات التي يقوم بها من يشرف على مهنة الطب في ذلك الوقت، من اختبارات وشهود عيان عن مهارة وحذاقة الاطباء وما اشتهر عنهم من علاجات للأمراض التي عالجوها وغيرها مما هو موضح في البحث. كل هذه الدراسة عن الطب هو من خلال وثيقة مخطوطة توثق الامور المذكورة في اعلاه، حصل عليها المؤلف من احدى ودائع المخطوطات في غرناطة.

#### واما الفصل الثالث فقد درس فيه المؤلف وثائق أنداسية بالدراسة والتحقيق

وهي تنتمي للحقبة الاخيرة من تواجد المسلمين الاندلسيين في شبه جزيرة ايبيريا، والوثائق عبارة عن خليط منوع من المواضيع تتراوح بين بيع وشراء ووثيقة عن تبادل مودة بين مسلم ونصراني اسباني، وهي تعكس - في بعض جوانبها-الحياة الاجتهاعية والاقتصادية التي عاشتها سلطنة غرناطة في ذلك الوقت، والوثائق عبارة عن وثائق مخطوطة كتبت في تلك الفترة ارفق المؤلف نهاذج لها مع البحث.

واما الفصل الرابع والاخير من هذا الباب فقد درس الاعياد والأزياء الاسبانية وصداها في المجتمع الاندلسي

وتناول اهم طرق الاتصال بين للإسبان والمسلمين، ثم الاعياد والمناسبات الدينية والاجتماعية عند الاسبان، ومدى تأثيرها بالمجتمع الاسلامي، فضلا عن ازياء الاسبان التي أعجب بها العرب ولبسها عامتهم وخاصتهم. كل هذا كان دليلا على مدى الاتصال الوثيق بين تلك الامم التي جمعتها

جغرافية واحدة.

وليس لي في النهاية من القول، إلا إنني قدمت ما استطعت من جهد، ليكون هذه الكتاب على ما هو عليه ألآن، ولكنني لا ادعي فيه الكال أو التهام، بل هو عمل متواضع أضعه بين يدي القراء الكرام، راجياً من الله إن يغفر لي ما وقع فيه من خطأ، أو نسيان فهذه من صفات البشر.

#### والله الموفق للصواب ...

المؤلف

بغداد/ ۱۹ ۲۰۱م

# الباب الاول: دراسات في التراث الديني الموريسكي

- الفصل الاول: الامام علي بن أبي طالب (عليه السلام) عند الموريسكيين
- الفصل الثاني: أهل البيت (عليهم السلام) في الاستشراق الاسباني مارمول كاربخال إنموذجاً (٢٥٠٠-١٦٠٠م)
  - الفصل الثالث: المنقذ في الفكر الموريسكي
    - الفصل الرابع: التقية عند الموريسكيين
  - الفصل الخامس: النبوءة في الفكر الموريسكي

# الفصل الأول: الامام علي بن أبي طالب (ع) عند الموريسكيين

#### المستخلص:

يمثل تاريخ الامام علي (الحين) في كل مفاصله انموذجاً للشجاعة والتقوى، فضرب به المثل وطار صيته شرقا وغربا فكانت ملوك الروم والافرنج تضع صورته (الحين) حاملا لسيفه في بيوت عبادتها، وكذلك ملوك الترك والديلم فكانوا يضعون صورته (الحين) على سيوفهم، كانهم يتفاءلون به للنصر والظفر في الحرب، فحمل الموريسكيون تلك الصورة له وانطلقوا يحفزون ابناء جلدتهم من اجل استنهاض همهم في استذكار تاريخهم المشرق بالاتكاء على تاريخ الامام (الحين) لكي ينهظوا بتاريخ الامام وتاريخهم المجيد.

#### **Abstract**

Represents the history of Imam Ali (peace be upon him) in all his joints a model of courage and piety, smote him ideals and flew to fame east and west were the kings of the Romans and the Frank put his image (peace be upon him) the holder of a sword in worship houses, as well as the kings of the Turks and Daylam And they put his picture (peace be upon him) on swords, as if they Atfaelon him victory and the nail in the war, he carried Almaurickjon that picture him and drove inspire their own people in order to mobilize the hum in the recall history Orient Baltae on the history of the Imam (peace be upon him) in order to Anhzawa on their nations and the glorious history.

#### المقدمة

الحمد لله وأفضل الصلاة وأزكى التسليم على سيد الخلق أجمعين، حبيب إله العالمين، سيدنا محمد النبي الأمين والرسول الكريم، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وأصحابه الغر المنتجبين الأخيار.

وبعد فنحن امام شخصية سافر صيتها عبر الزمن في كل حدب وصوب، وساحت شهرتها في الافاق لتنهل من عطائها البشرية جمعاء، لا تحدها حدود دينية اوعرقية أو جغرافية، فكان اسمه نيراس يضي طريق البشرية وتهتدي بهديه الامم، وانقطعت له الامال فكانت شـجاعته مضرب الامثال حتى قيل عنه انه انسى الناس فيها ذكر من كان قبله، ومحا اسم من يأتي بعده، ومقاماته في الحرب مشهورة، تضرب بها الامثال إلى يوم القيامة، وهو الشجاع الذي ما فرَّ قط، ولا ارتباع من كتيبة، ولا بارز احد الا قتله، ولا ضرب ضربة قط فاحتاجت الى الثانية. تلك هي شجاعته التي تلقفها الموريسكيون الذين عاشوا في زمن مظلم، واطبقت عليهم دنيا الاسبان قتلاً وتعذيباً ونفياً حتى ابعدوهم عن اصولهم التي انحدروا منها ثقافياً واجتماعياً ودينياً رويدا رويدا، فثاروا انتقاماً لتاريخهم حاضراً ومستقبلا فانتفظوا امام همجية العصور الوسطى المظلمة التي تمثلت بمحاكم التفتيش وممارسات الاسبان التي فتكت بالبنية الاندلسية المتلاحمة، ومن اجل بث روح الثورة والانتفاض على الواقع المزري الذي يعيشوه استذكروا تاريخهم الاسلامي المشرقي المشرف وبطولات اجدادهم العظام، لحاجتهم الى شخصية تقوائيه تنهاز بشجاعتها لتكون لهم قدوة لابناء جلدتهم ينهلون من عطاءها ليحفزوا ابانئهم على الثورة والانتقام من اعدائهم، فكانت شخصية الامام علي بن ابن طالب (الكي ) هي الامل المنشود من قبل هو لاء لما تمتاز به من شروط وافقت ذهنية الموريسكي الذي يبحث عن امل يعيد له امجاده الضائعة بالامس القريب في الاندلس، فقراء الموريسكي واقعه وقارن بينه وبين العصر الذي عاشت به شخصيته المنشوده في المشرق، فانطلق من ضعفه وكثره اعدائه وعدالة قضيته وقساوة اعدائه وبطله المشرقي وضعف امكانياته وكثره اعدائه وعدالة قضيته وقساوة اعدائه وانتصاره فيها بعد رغم تلك النضروف التي لم تسر بصالح بطله المشرقي لكن رغم ذلك فقد انتصر واضهره الله على اعدائه، وضرب به المثل بالشجاعة والاقدام، واحب الموريسكي من خلال هذه المقارنة ان يستحضر شجاعة الامام على (الكيلة) نظرا لتشابه الضروف فيها بينهم وان يستنهض همم قومه بتلك الشخصية التي انطلقت وانتصرت بضروف مشابها لواقعه في الاندلس، والتي كانت محل عنايه الله تعالى وتايده، فبرزت الحاجة الى استحضار موروث الامام على (الكلالة) في الشجاعة ليكون قدوة يحتذي بها في الثورة والانتصار، والاستعانة بالامام على بن ابي طالب (الله ) من قبل الموريسكيين يثير شي من

الاستغراب، اذ ان الارضيه الاندلسية لم تكن مهياه فكرياً لاحتضان شخصيته كون الاندلس لم تتاثر بالتيارات الموالية للامام (الشر)، اذ انها فتحت في زمن بني امية ومن ثم حُكمت من قبلهم، ومعروف للكثير منا موقف بني اميه المعادي للامام (الشر)، لكن تلك الاسباب لم تصمد امام شعور الموريسكي بحاجته لذلك البطل الخالد فاستحضره روحاً يحارب به ويثور به ويحاول ان ينتصر به. وقد حاول الباحث ان يستقصي تاريخ الامام علي (الشر) من خلال مغازي الموريسكيين التي كتبوها وتحلليل شخصيته با تحمله تلك المغازي من تاريخ حافل بهذه الشخصية الفذة، وتاتي اهمية تلك المغازي في اسبانيا رغم تناسيها النسبي استعانتها بالامام (الشر) وفي تلك الفترة المتاخرة من تاريخ المسلمين في اسبانيا رغم تناسيها النسبي ايام حكم المسلمين لشبه جزيرة ايبريا، والعثور على هكذا نصوص في هذه الفترة المتاخرة هو مكسب تاريخي لهذا الشخصية يضاف الى تاريخها الحافل بالشجاعة رغم بعدها التاريخي كها اسلفنا، وهي بهذا الامر فقد بعثت تاريخ الامام علي (الشر) من جديد في ارض جديدة وجعلت تلك الشخصية المقدسة تبعث من جديد ليستكمل تاريخه الجهادي في ارض غير ارضه واناس غير اناسه فينهلون من شجاعته وشخصيته الاسلاميه المرتبطة بالله تعالى، لانه بحسب اعتقادهم كان يظهر في معاركهم يحارب الى جانبهم غيبياً عما يعطي زخماً معنويا لهم امام عدوهم الاسباني النصراني.

#### اولاً: - الموريسكيون

#### ١ ـ أحوال الموريسكيين بعد سقوط غرناطة:

أنتهت حقبة حكم المسلمين للأندلس بعد ثانية قرون أستطاعوا فرض سيطرتهم على معظم شبه جزيرة ايبريا، وختمت بذلك صفحة تشع حضارة في تلك الأرض، وكان أخر المراسيم السياسية تلك المعاهدة التي وقعها الملكان فرناندو وأزابيلا مع ابي عبيد الله الصغير أخر سلاطين غرناطة سنة تلك المعاهدة التي وقعها الملكان فرناندو وأزابيلا مع ابي عبيد الله الصغير أخر سلاطين غرناطة سنة والأجتماعية والدينية وأضحى بموجبها المواطن الأندلسي يتمتع بحقوقه – الى حين – في ظل حكم أسباني مسيحي كما كان يتمتع بها في ظل الحكم الإسلامي القائم قبل سقوط غرناطة، ألا أن ذلك لم يدم كثيراً أذ تنصّل الإسبان عن وعودهم بعد فترة وجيزة من أبرام المعاهدة وأخذت الضغوط تتزايد على المسلمين وبدأت مضايقات الإسبان لهم في كل نواحي الحياة لاسيما الدينية وأصبح المجتمع الإسلامي يعاني من تلك الضغوطات التي طالت الشعب الأندلسي الذي أصطلح تاريخيا بتسميته بالموريسكيين (Los Moriscos) والمقصود بهذا المصطلح هم المسلمون الذين بقوا تحت حكم الأسبان بعد سقوط غرناطة سنة ١٩٥٧هـ/ ١٤٩٢م.

وتمثلت مأساة الموريسكيين بأن فرض عليهم التنصير القسري واجبارهم على ترك دينهم، وحظر عليهم أستخدام اللغة العربية، ومنعوا من لباسهم التقليدي وأجبروا على التحدث باللغة القشتالية، وألزموا النساء أن تكشف وجوههن وأن تفتح أبواب البيوت بعد أن جرت العادة على أغلاقها، مما خلق جواً من المعاناة الشديدة في أوساط الناس الغيورة، كما قاموا بحظر أستخدام الحمامات التي كانت تشكل لهم وسيلة مهمة للنظافة، وكذلك منعوهم من الموسيقي والأغاني وإقامة الأعياد والأحتفالات والزواج الخاص بهم (٢).

وسخّرت الكنيسة كل أمكانياتها من أجل القضاء على الأسلام والمسلمين وأنطلقت محاكم التفتيش تقتل وتحرق وتنفي وتسجن كل من يشك بدينه وحاولت دمجهم وتنصيرهم قسراً بالديانة النصرانية، وأمتازت محاكم التفتيش بأنها أقسى ما لاقته الأنسانية من عذاب على وجه الأرض، فهم كانوا يبتكرون شتى أنواع الات التعذيب وتفننوا بتعذيب المسلمين بشتى الوسائل، فمثلاً هناك غرف في محاكم التفتيش صغيرة في حجم الأنسان بعضها عمودي وبعضها أفقي، فيبقى سجين الغرفة العمودية بها واقفاً على رجليه مدة سجنه حتى يُقضى عليه، ويبقى السجين في الغرفة الأفقية ممدداً حتى الموت، وتبقى الجثة في السجن حتى تبلى ويسقط اللحم عن العظم، وقد صممت الآت لتكسير

العظام وسحق الجسم، وكان يبدأ بسحق عظام الأرجل ومن ثم عظام الصدر والرأس واليدين، كل ذلك على سبيل التدرج حتى تأتي الآلة على كل جسد فيخرج من الجانب الآخر لها كتلة واحدة. وهناك آلة تسمى بالسيدة الجميلة أو (الرحيمة) وهي عبارة عن تابوت على شكل أمرأة مصنوعة على هيئة أستعداد لعناق من ينام فيها وقد برزت من جوانبها عدة سكاكين حادة يطرحون المعذب فوق هذه الصورة ويطبقون عليه باب التابوت بسكاكينه بعنف فتمزق السكاكين جسمه وتقطعه أرباً ارباً (٣) فضلاً عن حفلات حرق المسلمين احياء، وقد حصدت ماكنة الموت لمحاكم التفتيش عشرات الآلاف من المسلمين وأستمرت في عملها الى أن أحتل الفرنسيون إسبانيا وصدر أمر نابليون ١٢٢٣هـ/ ١٨٠٨ م بألغائها، ولكنها عادت الى الحياة في عهد فرناندو السابع ملك إسبانيا الذي أحياها سنة ١٨٠٨ هـ/ ١٨١٤هـم الوافق مجلس النواب الإسباني على إلغائها في أسبانيا كلها (٤).

#### ٢ - الحياة الدينية عند الموريسكيين.

بعد تلك المارسة البشعة من لدن محاكم التفتيش بحق المسلمين دخلت الشعائر الدينية الإسلامية طوراً جديداً، أذ أخذ المسلمون يخفون عقائدهم وأصبحوا يهارسونها بالسر وأظهروا العمل بالتقية في ممارسة العادات الدينية وأضطروا الى ذلك أضطرارا نتيجة لبطش محاكم التفتيش بهم، وكانوا يحافظون على الواجبات متى ما أمكنهم ذلك من صوم، وطهارة، وصدقة وصلاة، وهذه الأخيرة ظلت تؤدي الى وقت متأخر من وجودهم في أسبانيا حيث يمكن أداءها سراً دون أن يراهم المسيحيون.

أما أصعب الفروض بالنسبة لهم فهو الحج (٥) نظراً لصعوبة السفر للبلدان العربية، وفرض عليهم فيما بعد التنصير القسري أو التهجير، وكذلك صدر أمر بأحراق مليون وخمسهائة الف كتاب ديني بها فيها من الوثائق والمخطوطات التي تتعلق بالدين الأسلامي، وعمد الأسبان الى أخذ الأطفال المسلمين الذين تتراوح أعهارهم ما بين ٥ - ١٢ سنة يربوهم تربة خاصة في المعاهد المسيحية، ويلقنوهم النصرانية، ويزرعون في قلوبهم التعصب المقيت ضد ذويهم المسلمين، وبعد نضوجهم يستعملوهم لإسبان أداة للتجسس على أهلهم. وقاموا بأرسال العديد من الكهان والقساوسة والرهبان الى مملكة غرناطة بالذات بهدف التبشير الديانة النصرانية وعلى المذهب الكاثوليكي (١) وهذا وأمام جبروت محاكم التفتيش لجاء المسلمون الى العمل بالتقية وإظهار انهم على دين المسيح (السم) بعد أن تخلوا ظاهريا عن الإسلام، لكن ذلك لم ينطوي على الإسبان، وقد صرّح المطران "جريرو" يصف حال الموريكسيين عام ١٥٦٥ م" إنهم خضعوا في الظاهر للتنصير ولكنهم لبثوا كفرة في سرائرهم، وهم الموريكسيين عام ١٥٦٥ م" إنهم خضعوا في الظاهر للتنصير ولكنهم لبثوا كفرة في سرائرهم، وهم يذهبون الى القدّاس تفادياً للعقاب، ويعملون خفية في أيام الأعياد، ويحتفلون بيوم الجمعة أفضل من يذهبون الى القدّاس تفادياً للعقاب، ويعملون خفية في أيام الأعياد، ويحتفلون بيوم الجمعة أفضل من

أحتفاهم بيوم الأحد، ويستحمون حتى في شهر ديسمبر، ويقيمون الصلاة خفية، ويقدمون أو لادهم للتعميد خضوعاً للقانون ثم يغسلونهم في البيوت لمحوا آثار التنصير، ويجرون ختانهم ويطلقون عليهم أسياء عربية، وتذهب عرائسهم الى الكنائس في ثياب أوربية، فأذا عدن الى البيت استبدلنها بثياب عربية وأحتفلن طبقاً للمراسيم الإسلامية "(")، فكانت التقية قارب النجاة الوحيد لهم فعن طريقها كان يمكن لهم أن يعيشوا في دار الحرب، وقد عبر احد الموريسكين عمن هاجروا الى تونس عن أحوالهم في تلك الفترة قائلاً "لقد أضطهد المسيحيون هذه الأمة الإندلسية، بالسجن والتعذيب والفتل، وقد تحملت كل ذلك بصلابة، وحافظت على الأيهان الحقيقي، وأظهرت شيئاً وأضمرت في سرائها شيئاً أخر وسخرت من الأكاذيب، ومن الفئة الواهنة كها هو معروف " (أ) وأمام تلك الضغوطات أضطر قسم منهم الى الهجرة وقد ساعدهم على ذلك بعض فتاوى علماء أهل المغرب ومن اشهرها الفتوى المعروفة باسم اسنى المتاجر في بيان أحكام من غلب على وطنه النصارى ولم يهاجر، وما يترتب علية من الصعوبات والزواج والتي حثتهم على الهجرة الى دار والأسلام من أجل الحفاظ على دينهم من التهديدات التي أحاطت بهم، فكان جواب فقهاء العدوة المغربية قد نص على أن الهجرة من ارض الكفر الى أرض الإسلام فريضة الى يوم القيامة، وكذلك الهجرة من أرض الحرام والباطل بظلم أو الكنة (اك.).

لكن القسم الآخر من الموريسكيين آثر البقاء في أسبانيا تمسكاً بارضه وحباً بقوميته وهويته الأندلسية ولم يستطيع أن يمحي ذكرى آباءه وأجداده في هذه الأرض التي عاشوا عليها، ولم تردعهم تلك الفتوى التي حثتهم على الرحيل، فوجدوا – متنفساً لهم في فتوى عرفت ب(فتوى الغرباء) صدرت عن فقهاء العدوة المغربية سمحت لهم بالأقامة في أسبانيا، وكان تاريخ صدورها عام ١٥٠٤م فقولبت تلك الفتوى عباداتهم بها ينسجم مع وضعهم الذي كانوا يعيشون به، فلجأوا الى بعض التغييرات اليسيرة في ممارساتهم الدينية والاجتهاعية للتخفى عن عيون محاكم التفتيش في كل مكان.

وتنص الفتوى على معالجات للامور العبادية بها ينسجم مع واقعهم فسمح لهم "بالصلاة ولو بالإيهاء... والزكاة ولو عوماً في البحور، بالإيهاء... والزكاة ولو عوماً في البحور، وعليكم بالتيمم ولو مسحاً بالأيدي للحيطان... وأن أجبر وكم على شرب الخمر فأشربوه لابنية أستعهاله، وأن كلفوا عليكم خنزيراً فكلوه ناكرين أياه بقلوبكم ومعتقدين بحرمته، ... وان قالوا أشتموا محمد فأشتموا ناوين أنه الشيطان، أو محمد اليهود، فكثير عندهم أسمه" (١٠٠).

وهـذه الفتوى هـي برنامج كامل ومبالغ فيه للتقية تجنباً لسـخط محاكم التفتيش، وترتب على ذلك "أن ادى بمرور الوقت وبطبيعة الحال الى ضعف الأنتهاء الديني وتلونه بأشكال المتغيرات الأجتهاعية

الجديدة، وساعدت فتوى الغرباء التي كتب منها عشرات النسخ على أقامة لون من المصالحة بين المورسيكي ومصيره التاريخي المحتوم، وأخذ ميراثه الحضاري الناضج يذبل وينكمش حتى أستحال في نهاية الأمر الى حفنة من الآثار الفولكلورية، والبقايا الأنتروبولوجية لشعب أختفي تحت الأرض وخضع لسطوة القهر وأكتفى باضعف الأيهان "(١١).

#### ٣- النبوءة الموريسيكية

بعد تلك المحنة التي عاشتها الأمة المورسيكية أمام سياط الظلم وأنهار الدم بدأت تتوجه الى الثورة والأنتقام والرجوع بأيامهم الى أيام المسلمين الأولى وعزتهم، فبدأو يحفزون أبناء جلدتهم دينياً، وذلك من خلال بعث الأمل فيهم على الثورة، وكانت نهايتهم تلك قد ذكرت كنبوءة على لسان صاحب الرسالة الرسول محمد (صلى الله عليه واله وسلم) (١١). أذ أنه ذكر أهل الأندلس وتنباء بمصيرهم المرعب بعد أن أبتعدوا عن الله تعالى وأوامره وممارسة المحرمات حتى سلط الله عليهم أناس لا يرحموهم يسمونهم سوء العذاب وذكر معاناتهم بالم كبير جدا حتى ان الامهم تلك قد ابكته بكاءا مراً، ثم تخلص النبوءة الى الهدف الذي وضعت من أجله وهو أن الله تعالى سوف ينقذهم من شر مبكر بالأمام على بن أبي طالب (الله )، اذ ان تلك النبوة جعلوها تروى على لسانه وهو مرتكز أساسي مبكر بالأمام على بن أبي طالب (الله )، اذ ان تلك النبوة جعلوها تروى على لسانه وهو مرتكز أساسي الأندلس في الخلاص، فكان الأمام على (الله ) حاديهم الى الخلاص وهو مقدمه لما سيرتب على هذه الشخصية من بطولات فذة تضاف اليها ليصل بها الحال الى أضفاء ملامح أسطورية على شخصيته باعتبارها الأنمودج المحتذى به أذا ما ارادوا الخلاص من واقعهم المرير.

ونذكر هنا فقرات مقتضبة من النبوءة "بسم الله الرحمن الرحيم في الأثر أن رسول الله كان جالساً ذات يوم بعد صلاة الظهر يتحدث مع الصحابة...رضي الله عنهم اجمعين. وفي هذه اللحظة دخل أبن أبي طالب والزهراء.. رضي الله عنهما.. وجلسا بجانبه وقال له: "يا رسول الله دلنا على حال أمتك في آخر الزمان فقال لهم ستقوم القيامة عندما يكون الناس أشراراً، وسيكون هناك جيل من أهلي (أمتي) في آخر بلاد الغرب في مكان يسمى جزيرة الأندلس، وسيكون هؤلاء أخر من يسكنها من أمتي وسيكونون أخر الناس يرحمهم الله في ذلك الوقت، قال ذلك وأمتلأت عيناه بالدموع ثم قال هم المتطهرون المكرمون هم الذين يدمرون أنفسهم... وسيكون ذلك سبب نسيان أهل الأندلس لأمور الدين وأتباعهم لأهوائهم وحبهم للدنيا وترك الصلاة ومنع الزكاة وحب الشهوات "(١٣).

ثم تأخذ النبوءة بذكر الصفات الذميمة التي عابها عليهم الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) ومنها نسيان "أهل الأندلس لأمور الدين وأشاعهم لأهوائهم وحبهم الدنيا وترك الصلاة ومنع الزكاة وحب الشهوات والقتل "(١٤). وتستمر النبوءة تلصق كل ما هو سلبي بالاندلس لذلك وبحسب قول الرسول محمد (صلى الله عليه واله وسلم) في هذه النبوءة المزعومة خسر وا الأندلس وحل بينهم الدمار والقتل والتخريب وسبيت نسائهم وقتلت رجالهم وأتيمت أطفالهم وصُودرت اموالهم.وهذه الأفعال هي عقوبة لهم من الله تعالى أذ تذكر النبوءة أن الرسول محمد (صلى الله عليه واله وسلم) قال "أن الله سيرسل عليهم بسبب أفعالهم حكاماً قساة وأشر اراً يأخذون أموالهم دون حق، ويدخلونهم في "أن الله سيرسل عليهم بسبب أفعالهم ويأكلون الخنزير معهم ويستخدمونهم في أعمالهم ويعذبونهم حتى يجعلونهم يخرجون اللبن الذي رضعوه من أطراف أظافرهم، وسيرون الظلم في ذلك الوقت لدرجة أن أحدهم سيمر على القبر الذي يدفن فيه أخيه أو صديقه ويقول ليتني كنت معك سيستمرون على ذلك الى أن يفقدوا الأمل في الموت على دين الرحمة "(١٠).

وبعد ذلك تأتي النبوءة لتبعث الأمل من جديد في روح هؤلاء المنكوبين الذين بكى عليهم الرسول محمد (صلى الله عليه واله وسلم) بحرقة ليأتي التعزيز الألهي والمدد الغيبي، بعد أن اراهم الله عاقبة أمورهم لذلك فقد لاح امل في النبوءة بقولها على لسان الرسول محمد (صلى الله عليه واله وسلم) قائلاً "في ذلك الوقت ستثور الملائكة في السهاء وسيذهبون جماعة ليسجدوا لله وليقولوا أن أناساً من أمة حبيبك ورسولك محمد يحرقون في النار وأنت القوي المنتقم هنا يرسل الله القوى من يجندهم ويخرجهم من هذا الكرب العظيم، هنا بكى على.. رض الله عنه.. وقال له في أي عام سيرسل الله النجدة ويسر قلوب المكروبة، أجاب: يا علي سيكون ذلك في جزيرة الأندلس عندما تكون بداية العام يوم سبت "(١٦) وقد جعلت النبوءة الوقت غير معلوم لنهاية المأساة، وربها ارادت لهم ان لا يفقدوا الأمل ويبقون على امل متجدد بعد كل نكبة فتتجدد اما لهم دائها في الخلاص.

هذا عرض موجز لبعض نبوءاتهم أو احاديثهم التي وضعت على لسان الرسول محمد (صلى الله عليه واله وسلم) لتحفز الهمم وتبعث الأمل من أجل إيقاض ثورة الشعب الأندلسي، وربها يكون من غير المصادفة أن يكون الراوي هو الأمام علي (الكلام) الأمل البعيد القريب الذي تعلق ببطولاته المورسيكيون الذين سيتخذونه مشعل لهم في ثورتهم ضد الأسبان.

## ثانياً \_ مغازي الرسول محمد (عِينيه في الفكر الموريسكي

عُنيت المغازي بتدوين حياة الرسول محمد (صلى الله عليه واله وسلم) والأهتهام بتفاصيل حياته أبتداء منذ ولادته وحتى وفاته وربها تجاوزها في بعض الأحيان الى تاريخ عائلته مركز بصورة خاصة على معارك الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) التي خاضها في سبيل الدفاع عن العقيدة ونشر الدين الأسلامي.

واما المغازي الموريسكية فهي "مجموعة من روايات الفروسية الملحمية التي تتسم بالطابع التراثي التقليدي وتحفل بالخوارق العجيبة، حيث تحكى قصة الغزوات الأولى في الأسلام" (١٧) وتدور "أحداثها بين الواقع التاريخي والخيال الفني وقد كتبت في القرن السادس عشر باللغة القشتالية -أي الاسبانية-المرسومة بالحروف العربية على الطريقة المميزة للأدب الاعجمى - الأخميادو- وتبدو فيها مجموعة من الخواص اللغوية المعروفة في تاريخ اللغة الأسبانية إبان القرن السادس عشر الذي تعود اليه المخطوطات. وان كان ذلك بطبيعة الامر لا ينفي الأمتداد التاريخي القديم لهذه الروايات قبل تسجيلها، عن طريق التداول الشفاهي بين الناس أو لا خلال آماد طويلة شأن الآداب الشعبية الجاعية، قبل ان يتم تثبيتها هذه الطريقة التي أختص ها الموريسكيون "(١١٨). وهي "كنموذج للأدب الموريسكي المكتوب بالالخميادو... وهي مجموعة من قصص الفروسية تحكي بطولات حدثت في صدر الأسلام، وفي هذه القصص يبدو المسلمون كأبطال أسطوريون يحققون النصر دائهاً، ولا شك في أن الموريسكيين - الذين كانوا يشعرون دوماً بأنهم جزء من العالم الأسلامي- كانوا ينتشون بتذكر هذه الأنتصارات ويعتزون بها في زمن تعرضوا هم فيه للمحن، ورغم أن هذه القصص ترتدي ثوب الفروسية وتتضمن أحداثا عجيبة ألا أن بعض الأحداث التي ترويها حقيقية. (في خطها العالم دون الخوض بالتفاصيل التي تجنح الى المبالغة أحياناً) "(١٩) وتتالف" هذه القطعة الأدبية الفريدة في مخطوط تحمل الرقم ٥٣٣٧ بالمكتبة القومية بمدريد، مكتوبة بالخط المغربي المميز بالقرن السادس عشر، وتتكون من ١٤٨ ورقة مجلدة بالرق وقد كتبت بعض العناوين والآيات القرآنية فيها بالمداد الأحمر . بالأضافة لهذا المخطوط هناك مخطوطان آخران يتضمنان بعيض الروايات الواردة في كتاب المغازي أحدهما يحتوى عيلي حكاية وراء الحجرات والآخر يحتوى على معركتي بدر وحنين وأن كتبت تحت عنوان قصة فتح بيت مكة المكرمة وكلا المخطوطتين في مجموعة جايانجوس التي تملكها الأن الأكاديمية الملكية للتاريخ بمدريد، كما يضاف الى هذه القصص أيضًا قصتان يدوران حول نفس الموضوعات، هما حديث القيصر الذهبي وحكاية الثعبان مع على أبن أبي طالب، وبضمهنا مخطوط رقم ٣٢٢٦ بمكتبة القصر الملكي بمدريد أما حكاية على بن أبي طالب والاربعين فتاة فهي ملحقة بمجموعة جايا نجوس المشار اليها من قبل "(٢٠).

تمثل تلك القصص ما يدور من تصور عند الموريسكيين حول مغازي الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) حسب ما وصلت اليهم في ذلك الوقت رغم ما يدور حولها من مجانبة للواقع وخروجها عن مغازي المشرق التي كتبت بدقة وأن لم تخلوا هي أيضاً من الدس والتلفيق، ألا أن الملاحظ على مغازي الموريسكين هو أصطباغها بالصبغة الاسطورة كما هو واضح من خلال ما سنورده.

## ثالثاً: - الأمام على بن أبي طالب (على بطل مغازي الموريسكيين :-

كان للأمام على (الله ) الحضور البارز في هذه المغازي حتى وصل الأمر ان أسندت اليه دور البطولة الأساسي فيها. فكان البطل الذي تدور عليه تلك القصص ومحور الحروب ومنقذ المسلمين، عُرف عنه (الكية) شجاعته الكبيرة ودفاعه المستميت عن الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) والدين الإسلامي، لذلك حفظ الموريسكيون هذه المكانة للأمام على (الكيلا) وعندما كتبوا مغازيهم جعلوه لولب تلك البطولة "ورغم ان كتب السيرة تنسب الى الأمام على بن أبي طالب شمائل كثيرة كالتواضع والعلم والتقوى، إلا ان الموريسكييون كانوا يبرزون شـجاعته بشـكل خاص"(٢١). وإبراز شـجاعته من قبل الموريسكين كان ضرورة لما تقتضيه المرحلة التي يمرون بها فكان استذكار شجاعة الأمام على (العلم) وبطو لاته يحفز بهم روح الثورة للبقاء، وكنموذج لما كان يدور حول شجاعته في مخطوطاتهم، فقد ذكر الدكتور غاليمس دي فوينتيس هذه الصورة لعلى بن ابي طالب (الكي استناداً الى المخطوطات بقوله "كانت شجاعته منقطعة النظير، حتى أنه وهو يمتطى جواده كان يساوى ألفين من الفرسان، وكانت قوته خارقة، فكان يقسم فارساً وحصانه الى نصفين بضربة واحدة... وفي بعض الأحيان كان على (الكلام) يكر بمفرده على جيش كامل ويفعل به ما تفعل النار في الهشيم "(٢٢). وتركيز " الموريسكيين على الجانب الأسطوري في بطولات على بن أبي طالب (الكيلا) بالضروف الخاصة التي كانوا يعيشونها. لقد بذل الموريسكيون كل ما في وسعهم للتخلص من أضطهاد السلطات المسيحية الإسبانية، ولم يعد أمامهم سوى أنتظار معجزة إلاهية، وهذا ما يفسر وجود نبوءات موريسكية تتحدت عن قرب أنتصار الأسلام... ويفسر أيضا الحديث عن معجزات يجريها الله على يد على بن أبي طالب (عليه السلام)" (۲۳).

وذكر صاحب المخطوط رقم ١٢٠٥ الأمام على بن أبي طالب (الكلاف) بقوله "واعقبه (في الخلافة) سيدنا على بن أبي طالب رض الله عنه، زوج السيدة فاطمة رض الله عنها، بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم. وكان اشجع من عرف من المحاربين، فقد كان يظهر في اية موقعة فحتى ولو كان غائباً في مكان بعيد كان الله يرسله وكان يظهر بين الناس وحقق النصر في كل المعارك " (٢٤).

والملاحظ على النص اعلاه أنه قد ركز على مسالة ظهور الأمام (اللله) في أي مكان وهي مسألة كانوا قد عولوا عليها الكثير في ثوراتهم والتحفيز لها.

#### رابعا: - الأمام على (الله ) و سانتياغو (٢٠)

شاع بين الأسبان أن القديس يعقوب والمعروف عندهم بسانتياغو يظهر في معاركهم التي يخوضها ضد المسلمين ليقاتل الى جانبهم، وكان هذا الأعتقاد سائداً بينهم ومعروفاً لدى المسلمين، وهناك ملابسات حول العلاقة بين الأمام علي (الملك) وسانتياغو. فشجاعة الأمام علي (الملك) معروفة لدى المسلمين وكان الأمام حاضراً في كل مكان تذكر فيه الشجاعة، لذلك نرى أن صاحب المخطوط ذو الرقم ١٢٠٥ يقول في الأمام علي (الملك) "وهو الذي يظن المسيحيون أنه سانتياغو وهم مخطئون "(٢١). وهذه الملحوظة مهمة جداً هل أعتقاد المسيحيون بسانتياغو فعلاً أنه الأمام علي (الملك) ؟ وما الرابط بين الشخصيتين ؟ وهل عرف الإسبان الأمام علي (اللك) وبطولاته بحيث أنهم تأثروا به كها تأثر به المسلمون.الراجح أنهم عرفوا الأمام (اللك) عن طريق المسلمين من خلال ما ورد من قصص حول شجاعته أما شفاها أو من خلال مؤلفات المسلمين.أذ أن الإسبان كانوا على دراية تامة بمؤلفات المسلمين وكتبهم، وربها أن الموريسكيين كانوا يهددون المسيحيين بظهور الأمام علي (اللك) ومقاتلتهم اياهم معه، كها فعل اليهود أيام ظهور الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) في الجزيرة العربية عندما كانوا يهددون العرب باقتراب ظهور النبي الموعود وتهديدهم لهم بمقاتلتهم وتحطيمهم أصنامهم.

وهذا الأمركان يمثل بارقة الأمل بالنسبة للموريسكيين وأعتقادهم بهذا الأمركان يقيناً، لاسيها ونحن قد رأينا كيف كان يعتقدون بالنبوءات وكيفية أنتظار المدد الألهي بأرسال الملائكة لنصرتهم، أو التعلق بآمال نصرتهم على أيدي العثمانيين وما دار حول هذا الموضوع من نبوءات. المهم أنه كان يدور في خلد الموريسكيين أن الأمام علي (الله على الله على اله على الله ع

وهنا يشير جمال عبد الرحمن صاحب القراءة في هذا المخطوط الى أن " الحديث عن ظهور علي بن أبي طالب (عليه السلام) واشتراكه في المعارك حتى بعد وفاته، بمجرد محاكاة لما كان يزعمه الكاثوليك

#### الإسبان عن ظهور سانتياغو ليس ألا أثراً إسبانياً مسيحياً "(٢٨).

أن هذا التركيز على شخصية الأمام علي (الناس) هو لما تتمتع به من مؤهلات جعلته محط أعجاب وتقديس من قبل الموريسكيين، أذ أن تلك الشخصية تنطوي على جانبين الأول الشجاعة وهي التي كان ينشدها الموريسكيين، والثاني عنصر القداسة التي تطوق تلك الشخصية، وهذا ما تنطلق منه الشخصية الموريسكية في ثورتها أذ تعد تلك القداسة مكتسبة بفعل ذوبانها بالإسلام، وهو ما تحتاجه الذهنية الموريسكية من أجل مجابهة قداسة النصارى لتقديسهم سانتياغو آنف الذكر. لذلك فقد التجأت الى مغازي الرسول (صلى الله عليه واله وسلم) في حربه فوجدت خير من يمثل ذلك الطموح هو الأمام على بن ابي طالب (الناس).

فعمد الموريسكي وأحاط الأمام علي (المنه من التقديس والشجاعة التي وصلت الى حد خروجها الى الأسطورة فيها تناقلته عن الأمام علي (النه في كل من المعارك التي ذكرتها المغازي.

## خامساً: - صورة الامام على (الليلة) في المغازي

#### ١. معركة الأصيد وأهل مكة :-

كان الأمام علي (الملك) في هذه المعركة قطب الرحى فيها لشجاعته فجندل الأبطال وفرق الجيوش وهزم الأعداء وقتلهم. وهي معركة تقرب أحداثها من احداث معركة أحد أذ خرج أحد أبطال المشركين والذي عدّته الرواية بألفي فارس وهو أبن عم الأصيد قائد المشركين من اهل مكة، أذ تقول القصة "وخرج أبن عمه هذا الذي كان قد تربى في البوادي على لبن الجهال، وكان يحسب على سرجه بألفي فارس، فأنتزع سيفه، وأستبدل جواده طلبا للنزال، وانطلق مثل السهم يتقدم الصفوف"(٢٩). وهنا يقتله الأمام علي (اللك) هو وثلاثة من أبناء عمومته خرجوا اليه بعد قتله. ثم يخرج فارس المشركين الذي هو أملهم في المعركة الأصيد بن سلمى فوضع على رأسه "عصابة صفراء وعصابة المشركين الذي هو أملهم في المعركة الأصيد بن سلمى فوضع على رأسه "عصابة صفراء وعصابة صناً من ذهب فقبله وسجد له من دون الله "(٢٠٠) تلك صفات الاصيد اضفاها عليه الراوي، وبرز اليه الأمام علي (الكلا) وتصارعا كثيراً واخيراً أسره الأمام (الكلا). ويأتي به موثوقاً الى الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، ثم تدخل الأسطورة هنا في هذه المعركة أذان أحد المشركين يحاول قتل الأمام على (الكلا) وهنا يدعوا عليه الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) فيتقبل الله دعوته "وجعله حجراً على (الكلا) وهنا يدعوا عليه الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) فيتقبل الله دعوته "وجعله حجراً على (الكلا) وهنا يدعوا عليه الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) فيتقبل الله دعوته "وجعله حجراً على (الكلا) وهنا يدعوا عليه الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) فيتقبل الله دعوته "وجعله حجراً

صلداً ما زال يقوم الى يوم القيامة "(٣١).

ثم تستعير القصة موقف أخت عمرو بن ورد العامري لما رأت أخيها مجندل ولم يسلب فقالت أنها قتلت شريف، اذ لم يسلبه الأمام علي (الله الله على اله

#### ٢. حكاية الحارث ملك اليمن

تدور أحداث هذه القصة حول محاولة الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) نشر دينه خارج مكة والمدينة، بحسب الرواية ولاسيها الى اليمن، أذ كان يحكمها أنذاك الحارث بن ابي شمر الغساني، فبعث رسالة مع زيد بن ثابت بعد أن أمتنع المسلمون عن حمل تلك الرسالة لخطورة الموقف، وحملها زيد، فلها وصل الى الملك أظهر الملك الاحترام الى رسول الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، الا أن زيد أسمع الملك كلام فيه من القساوة الشي الكثير لم يعتد على سمعة الملوك آنذاك أذ قال له مهدداً عرشه ببطل الابطال علي بن أبي طالب (الله) "أيها الملك الخاسر إن موتك محتوم يا محدوع يا ملعون. وستحشر الى النار لأننا نحن الهلاك الأعظم، نمزق شر ممزق ونبيد الأساطيل ونظهر المعجزات "(٣٣). وهو خطاب وكها هو واضح منه، كأنها اشار فيه زيد الى المغول وليس الأسلام والمسلمين والتسامح ولم يتحلون به بشر دينهم، ثم يدخل مباشرة على خط التهديد وما هيته أذ يقول مهدداً بعدم الذي يتحلون به بشر دينهم، ثم يدخل مباشرة على خط التهديد وما هيته أذ يقول مهدداً بعدم الرضك ويجلس مكاناً وسيقضي عليك وعلى قومك وينتزع ملكك، وسيصير جميع ما تحت يدك الى أرضك ويجلس مكاناً وسيقضي عليك وعلى قومك وينتزع ملكك، وسيصير جميع ما تحت يدك الى أرضك ويجلس مكاناً وسيقمي عليك وعلى قومك وينتزع ملكك، وسيصير جميع ما تحت يدك الى محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)". (١٤٣)

وهذا المقطع يدل على ما كان يعتقد الموريسكيين في مقدرة الأمام علي (الله الله الله الله وسلم على الله على ما كان يعتقد الموريسكيين في مقدرة الأمام على الله عليه وآله وسلم) فهو في نظرهم الفيصل والحل النهائي لكل أزمات المسلمين في الحروب. وبعث ملك اليمن قائداً له يدعى عمرو بن معد يكرب، وبدوره خرج المسلمون اليه خارج المدينة أذ سارو خمسة أيام من المدينة والأمام على بن ابي طالب (الله على صاحب الراية أذ دفعها له الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) وتبداء المعركة ويلتحلم الجيشان وكان عمرو يعد بالفين فارس حسب الرواية (٥٠٠).

وتبلغ مكانه الأمام علي بن ابي طالب (النسخ) في الرواية مكانه لم يبلغها أحد من اصحابه أذ قورن بالرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) نظر لقوة ومكانة الأمام علي (النسخ)، فقال عمرو "يا صحابة محمد، من القائد محمد أم على ؟ " (٢٦٠)، وهو دليل على ثقل شخصيته عند الموريسكيين.

ثم تستخصر الحكاية قصة عمروبن ود العامري عندما عبر الخندق وعجز الصحابة عن مواجهته سوى الأمام على (الكينة) فيأخذ عمر و بذكر أسهاء أبطال العرب من صحابة الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) حسب الحكاية، أذ قال " يا محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) أين قوادك وأبطالك، واين عمك العباس ؟ واين عمار أبن ياسر ؟ واين الداهية أبن حذيفة ؟ وأين سعد ابن أبي وقاص، وأين طلحة الخير، واين عمر ابن الخطاب؟ وأين عثمان بن عفان؟ (٣٧) ولما تصل الحكاية الى الأمام على (الكلا) نراه يثنى على شـجاعته قبل أن يراه أذ قال " أين أسـد بن غالب على بن ابي طالب " (٣٨) و لما لم يرد عليه أحد، يخرج له الأمام علي (الكيلة) بعد ان قال له " يا على أنت نعمة من الله ضد الأعداء " (٣٩). فلم خرج الأمام على (الكي ") "يتهادي في الميدان قال عمرو، من أي قوم انت، قال على أنا من مضر، من اطولهم منكبا واشدها اذرعا، من بني هاشم قال :- ومن انت فيهم ؟ قال انا واهب المحن، وقاطع الفيالـق، وقاهـر الأبطال ممرغ الفرسـان في الرغام، أنا اسـد بني غالب على بن أبي طالـب " (١٠٠) وهذه الصفات ذكر ها بحماس صاحب الحكاية على شخصية الأمام (الكلا) نظر لما يعتقدون به من شجاعة فائفة أهلته لهذه المكانة وتعطى الحكاية مكانة كبيرة لعمرو بن معد يكرب بين اصحابه وذيوع صيته ليبرّز فضل الأمام على (الكيلا) في الغلب عليه أذلم يكن رجلاً سهلاً، وتمكن هذا الفارس وبحسب الرواية من ضرب الأمام على (الكلة) ضربة قوية رداً منه على ضربته له "فتلقاها على بدرعه،فشقت الدرع والمفغر وأصابته بجرح بالغ،فترجل على من فرسه وأخذ قبضة من التراب ووضعها على الجرح، وكذلك عمرو فأخذ قبضة من التراب في جرحه كما فعل على "(١٤١)، وبعد انسحاب الطرفان نرى صاحب الحكاية ينزع اعتراف من عمر و بحق شبجاعة الأمام على (الكلة) قائلاً "انه بطل شبجاع صنديد، وقائد مغوار كبير، قوى في كل شيء وعلى كل شيء، واللات والعزى لم أر أبداً أشجع منه ومنا " (٢١) هذا الإطراء من عمر و يدور في خلد الموريسكيين ليصنع من الأمام الانموذج الامثل للشجاعة، وفي أثنا فخر الأمام علي (الكلا) مع عمرو بن ود العامري اشار بموقعين انه " انا البطل، انا البتول (٣١) و "الم تسمع اني انا البتول واني اسحق الفرسان"(١٤) ولم أفهم ماذا يقصد صاحب الحكاية بالبتول ؟؟ او ربها خان المترجم التعبير فترجمها بهذه الترجمة، وكان رفيق الامام على (اللَّكِيِّة) في شبجاعته سيفه ذو الفقار فلا تخلو حكاية من ذكره أو الأشارة اليه.

وكانت خاتمة هذا الشجاع المنقطعة النظير كما تصورها الحكاية ان شوهد "على إعليه السلام[ وهو

يحمل عمراً معلقاً كما لوكان ارنباً في مخالب صقر وهو يقول: - صيد الملوك والعظاء ثعالب وأرانب انا اصطاد الابطال مثل في حلبة النزال، وطرحه امام النبي عليه السلام "(٥٠) وأمر "النبي عليه السلام علي بن أبي طالب ] عليه السلام[، ان يقطع رقبته، فأخذ علي ذو الفقار، وأقترب، وركع عمرو على ركبته ومد عنقه، ورفع علي سيفه ليقطع راسه... فقال النبي لعلي بن أبي طالب: - لا تقطع راسه، وانتظر ثم قال النبي عليه السلام لعمرو: - أنهض وألبس ثيابك، واركب جوادك وأذهب الى رفقاك "(٢٤). ثم اسلم عمرو بعد ذلك بفضل الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) واعجابا منه بشجاعة الامام علي (النبي المام على (النبي).

#### ٣. معركة خذيمة البارقية والاحوص بن مخاض.

في هذه المعركة برزت مؤثرات الأندلس وأسبانيا بموروثيهما الحضاريين واضحة جداً، أذ يبتدى الراوي بحسب ما جاء في أحداثها قائلاً " لما قتل على بن ابي طالب (الكلا)، خنوخ الهلال هدم قلعة شديدة التحصين. وكان القادة على وخالد بن الوليد، فأسر عوا بالمسير. ومروا بصحراء ليس فيها انس ولا جن، ولا يسمع فيها ألا زير الأسد "(٧٠) فالمتلقى لهذا النص يلاحظ الجو الأسطوري لها، أذ لا قلاع في المعارك التي خاضها على (الكلا) سواء بعض الحصون عند يهو د خير لا ترتقي الى قلاع الأندلس وأسبانيا بها يفهمه الموريسكي من القلاع، ثم الصحراء المقفرة الخالية من الأنس والجن، عدا زئير الأسد الذي يعيش في الصحراء فضلاً عن هذه الصحراء والذي بالغ الراوي في قساوتها، وبعد ان نزل الجيش ليستريح شاهد الأمام على (الكيلاً)، غز الأ فأخذ يطارده حتى أستدرجه الى مكان بعيد فلم أراد الرجوع لم يقدر لأنه ظل الطريق وتحدث الراوي هنا عن جبال ووادي ومياه. وعادة لا توجد في الصحراء في مثل تلك الماكن، أو ربها أنتهت الصحراء وبدأت جغرافية أخرى مغايرة ووصل الأمام على (عليه السلام) أرض يقال لها أرض البارقية، والبارقية "هي أمرأة عظيمة الشرف مطاعة في بلادها، وكانت فارسة شـجاعة ومغوارة. وكان لها عبداً يحرس أبلها وشاءها ".(٤٨) وهرب هذا العبد باكياً الى سيدته واخبرها قائلاً :- " يا سيدتي لقد رأيت على بن ابي طالب في مكان "كذا" من الوادي (٤٩). ولم تحدثنا الرواية عن كيفية معرفته بالأمام على (الكيلا) وهو الذي يسكن هذه البلاد البعيدة جداً. فلم اسمعت خذيمة البارقية أسم على صاحت صيحة شديدة. ثم بعثت الى رجالاتها وابطالها وقواتها فأجتمعوا وقالو لها :- "لبيك يا سيدتنا ماذا حدث لك ؟ قالت ايها الناس أخبرني العبد ان على بن أبي طالب(الكيلاً)، في الوادي، وانا اريد منكم أن يحظر احدكم علياً أسيراً او قتيلاً وله مني مالي ونفسي "(٠٠٠).

وضمّن الراوي هنا لمحة عشق في هذه الملحمة أذ ربا أرادت خذيمة أن تحفّز رجالتها عندما عرضت عليهم نفسها كجائزة لمن يقض على الأمام (الله الله الراوي بعد ذلك الى وجود فارس

شجاع اسمه الأحوص بن مخاض، أغرته تلك الجائزة لانه كان مغرم بخذيمة فتوجه مسرعاً بجيشه لمقاتله الأمام علي (المنه) حتى وصل اليه وهو ساجد يصلي لوحده فقال لآصحابه "لقد ضلَّ الطريق، وهو يسجد لصنمه... ان من يحضره اسيراً أو قتيلاً وهبته جانباً من ممتلكاتي "(١٠)، فنهض فارس من اصحابه أسمه الأزور بن طارق وذهب ليقتل الأمام (النه عن عنه عند الأمام في كل حروبه، أذ استطاع الأمام علي (النه على النه لكنها قتله لا تخلوا من مكر لم يعرف عنه عند الأمام في كل حروبه، أذ وبحسب الراوي بعد أن طلب الأزور من الأمام (النه على النه النه المنافق أن يستسلم يتظاهر الاخير بالرضوخ لرأيه ألا أن الأمام أخذه على حين غرة وقتله شر قتله حتى يتخيل للقاري أن القتيل وقع من فوق جبل فنراه يقول "ومر علي يده، فظن عدو الله أن علياً قد رضى بالأسر، فلما امسك علي بيده أنتزعه من سرجه وفرسه وطرحه على الأرض وهوى عليه بضربة من جنبة طار لها مخه وتناثر أنفه ووجهه وجحظت منها عيناه" (٢٠).

ثم هجم الاحوص على الأمام على (الله ) فصاح به حتى ضن الأحوص أن السماء أنطبقت على الأرض من صوته وآل مصير الأحوص امام الأمام (الله ) كما آل صاحبه من قبل.

نلاحظ أن الصرخة عند الأمام علي (النه على النه به بعلها الراوي جزء لا يتجزأ من شخصيته، وهي تدل على شجاعته رغم أنها طارئة على شخصيته الواقعية و لا تمت للمسلمين المشارقة بأي صلة بل هي من تراث الإسبان.

ويستدعي الموقف أن تأتي خذيمة بنفسها لمعالجة الموقف ومنازلة الأمام (الله). وهو امر جديد على المسلمين في المشرق أذ لا يوجد في تاريخ الأمام (الله) من برز له من النساء، وتقسم خذيمة بالات والعزى أنها سوف تقاتل الأمام علي (الله)، ونلاحظ ان الذين قاتلهم الأمام علي (الله) والذين سياقاتلهم كلهم كان قسمهم باللات والعزى هو ما يجعل منه ديناً أشبه بالدين العالمي لسعة أنتشاره وهو خلاف الواقع أذ اشتهرت به على وجه الخصوص العرب في الجزيرة العربية لاسيا في مكة حصراً. أذ كان لكل قبيلة صنمها الخاص بها. وعندئذ خرج لها على بن أبي طالب (الله) "فتقاتلاً ساعة حتى أشتد على غيظاً وصاح بها صيحة مدوية فتر اجعت فأختطفتها من فوق سرجها كأنها طائر وطرحها على الارض ووضع السيف على رقبتها وقال لها: – أسلمي وإن لا قطعت رأسك "(٥٠٠) وأسلمت على اثر ذلك.

#### ٤. حديث وراء الحجرات

قصة وراء الحجرات تمثل صفحة غدر بعض القبائل العربية بالرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) وصحابته الكرام بعد أن طلبوا من الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) أن يبعث منهم من يعلمهم القرآن وعبادة الدين الحنيف وهي في اصلها تستند على حقيقة تاريخية مرت بها الدعوة الاسلامية. هنا الراوي يجعل من شخصية الأمام على (عليه السلام)، شخصية مميزة جداً بين صحابة الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) بعد أن اختار أحد الملوك الذين وفدوا عليه بعض صحابته للغرض اعلاه، وهم على الترتيب أبا بكر وعمر وعشان (رض) وعلى (الله على واضح مدى نتاغم من الرواية مع التسلسل التاريخي فيها بعد للخلفاء الراشدين وتسلسلهم الخلافي. ألا أن احد منافقي المدينة يحذره من هذا الأختيار ويمنعه من اختيارهم قائلاً " لأن أبا بكر الصديق رفيقه وأنيسه، وقاضيه ولن يفترق عنه، وعمر بن الخطاب ثالث صحابته، وعثمان بن عفان رابعهم، وأذ حملتم علي بن أبي طالب (عليه السلام)، حملتم معه النار لكم فيحرق أرضيكم ويمزق جيوشكم " (١٥٠).

هذه النظرة التي يحملها الراوي الموريسكي للأمام علي (النظرة التي يحملها الراوي الموريسكي للأمام علي (النظرة التي يحملها الراوي الموريسكي للأمام علي (النظرة المنافق على الملك بأن يأخذ معه "خالد بن الوليد وعمر بن اميه الضمري ومقداد بن الأسود الكندي والزبير بن العوام "(٥٠٠).

وعند وصول هؤلاء من الأرض بعيدة جداً تبعد عن المدينة مسيرة عشرين يوماً.

- لاحظ الصحابة وايضاً على سبيل اضفاء نوع من القصص الخيالية لاحظوا " نسراً يحط في وسط الطريق... وأخذ النسر يصيح وينقر نفسه وينتف ريشه، ثم طار في الهواء الى المدينة حتى أختفى من مرمى أبصارهم " (٢٥)، وكانت رسالة فهمها خالد بن الوليد الذي كان أعلمهم بلغة الطيور بحسب الراوي وتلك صفة جعلها الراوي من شهائل خالد بن الوليد لا يوجد لها اصل في الواقع سواء مزيد من أضفاء العظمة على الصحابة فقال " يا صحابة النبي عليه السلام، ان هذا العقاب يطلب منا ويقول لنا أن نرجع الى مدينة النبي لأن هؤلاء الأعداء يريدون خداعنا او تحريقنا " (٧٥)، لكنهم رفضوا العودة معتمدين على شجاعتهم في مواجهة هكذا موقف ويعجب الراوي منهم ويصف شجاعتهم مستعرضاً قوتهم بوصف أقرب الى الخرافة والحكايات الشعبية والأساطير الرومانية أذ عد قوة عمرو بن أمية بعشرة آلاف والزبير كذلك عشرة آلاف ومعهم المقدام بنفس العدد وخالد بن الوليد كان يريد أن يقاتل جيش الأعداء بمفرده البالغ تعدادهم ثلاثين الف وهو على قتالهم لقادر (٨٥)، وفي نهاية يريد أن يقاتل جيش الأعداء بمفرده البالغ تعدادهم ثلاثين الف وهو على قتالهم لقادر في الحديد ثم أراد

الملك ان يجري عليهم حفلة حرق كما هو موجود في أسلوب محاكم التفتيش الإسبانية، وهو ما تأثر به الراوي اذ كان يعيش اجواء محاكم التفتيش وأساليبهم في حرق وتعذيب وقتل المسلمين، هنا يأتي الراوي بمحور قصته ويبرزها أذ يرجع الى المنقذ والمؤمل في عليه هذه الضروف الصعبة، والمعول عليه في الشدائد عند الصحابة وهو الأمام علي (عليه السلام)، فيهدد خالد بن الوليد الملك بالأمام علي (المنتخز) ومتوعداً أياه له أذ قال له "سترى ايها الملك فارس العرب، من يشد الشدائد وابن عم النبي، سيف الله المسلول على أعدائه، سيبطل صنعك ويجبط سعيك، ويمزق قومك ويشتت أرضك أما نحن فأننا فرحون بها قضاه الله علينا "(٥٩).

ويستمر الراوي يسرد قصته مخبراً بعد ذلك أن الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) قد أخبر من السهاء بها حل بأصحابه – وهنا تتجلى عظمة الأمام (الله أخيام الله تعالى – على لسان الراوي – نبيه (صلى الله عليه وآله وسلم) بأن هلاك هذا الملك ونجاة أصحابه لا يكون ألا على يد الأمام علي بن أبي طالب (الله على يد الأمام على بن أبي طالب (الله الله وسلم)، فينحصر خلاص الصحابة بهذا المنقذ فقط، الذي وعد الله به على لسان أمينه جبرائيل (الله الله الله وهذا ويقول لك أذ قال الراوي "وهبط جبرائيل بأسرع من طرفة عين. وقال : يا محمد أن ربك يقرؤك السلام وهذا ويقول لك أن أصحابك الذين بعثتهم مع الفرسان الثلاثين في بأس شديد مكبلون بالأغلال، وهذا الكافر الذي حملهم يعتزم حرقهم، وقد وعد الله بنجاة أصحابك ودمار هذا الملك على يد أبن عمك على بن أبي طالب" (۱۰۰)، وتتجلى عظمته في هذا المقطع الذي رسمه الموريسيكين للأمام (الله ) في أذهانهم أذ يُبلغه الله تعالى السلام بواسطة الملاك جبرائيل (الله ) ويبلغه الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) ذلك بقوله : "يا حبيبي، يا أبن عمي، أن الله تبارك وتعالى يقرؤك السلام، وقد أخبرني جبرائيل أن الذيتن ذهبوا مع الفرسان الثلاثين في بأس شديد، وان الله تعالى أذن بإنقاذهم وهلاك الكافر على يديك، ولله وعدك بفرج عظيم "(۱۰).

ويتمثل الأمام علي (الكلا) فرحاً لطلب الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) ومسروراً بتكليف الله تعالى له. عندئذ يقول الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) له: "يا علي ألبس سلاحك واركب جوادك واطلق عنانه، فالله تعالى سيطوي لك البيد ويقرب منك البعيد، ويهديك الى مكان الصحابة "(١٢)، ونلاحظ في هذه الرواية والروايات السابقة واللاحقة أن الموريسكي دائها ما كان يلبس الأحداث ثوب المعجزة ويجعل من الأمور الخوارق مسألة طبيعية بيد الأمام (الكلا) وذلك تأكيد على اتصاله بالسهاء، ومقولته هذه بالضد من اعتقاد النصارى بدينهم بحسب وجهة نظر الموريسكي المسلم أذ ان تلك الخوارق لا تجري ألا لإتباع دين الله الحق وهو الأسلام.

وتنطوي الأرض للامام (الكلية) لتقربه من أصحاب الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم)، واقترب

الأمام (الكلام) من المدينة بعد أن غفا هنينة فلم يدري ألا وهو في مدينة الملك الكافره ودار بالمدينة وسمع خالد بن الوليد وهو يناجي الله تعالى بقوله "يا رب، اعنا واحمنا ونجنا ومنا معنا وادفع عنا وانقذنا على يد علي بن ابي طالب "(١٣٠)، وقد جعل الراوي و دعاء خالد بن الوليد بظهر الغيب لله تعالى ان ينجيهم من الاعداء بالأمام (الكلام)، وجعل الراوي الامام علي (الكلام) مرتكز خلاص الصحابة تدور عليه الأحداث. وبعد أن حررهم انطلق بهم الى مرج خارج المدينة منتظر ما يفعله الملك، وبعد أن أحس الملك بها حصل جهز جيشاً من ثلاثين الف مقاتل وضعفهم من المشاة وذهب لملاقاة الأمام وصحبه.

فقسم الأمام علي (الكلام) أصحابه قائلاً "أجعلوا أنفسكم أثنان عن يميني واثنان عن يساري واتركوني وحدي في وسطهم، واخذت المقدمة والمؤخرة تتساقط افواجاً واصدقاء الله يثخنون الجراح في اعداء الله فلا يرى ألا وميض السيوف بينهم (وهي تتخلل) الغبار كأنها البرق بين السحاب وقاتلوا أعداء الله، فلا يرى الا من يقع على اليمين وعن اليسار "(١٤٠).

وهذه الملحمة الأسطورية من قبل الموريسيكي بحق الأمام علي (عليه السلام) وصحبه من قبل الحكايات التي لا تمت الى الواقع بشيء سوى استنهاض همم الموريسكيين الذين وقع عليهم حيف الأسبان من خلال بطولات الامام (اليلان) الخارقة. وتنتهي تلك المعركة بمحاصرة الأمام علي (الللان وصحبه المدينة وأستسلام واسلام أهلها بعد ان نبذوا عبادة اللات والعزى التي تخلت عنهم أمام أعانه اله المسلمين لهم. وهكذا نرى ما قام به الأمام (الللان) من عمل بطولي خارق أذ تنطوي له الأرض أعجازاً ويسحق وصحبته جيشاً من ثلاثين الفاً من جيوش الأعداء وينتصر عليهم اخيراً ويدخلون في دين الله وهو مبتغي الأمام (الللان).

#### ٥ ـ معركة بدر وحنين

العنوان في هذه الحكاية متناقض فما دخل بدر التي جرت في السنة الثانية للهجرة بحنين التي جرت في السنة ٨ للهجرة، ألا أننا تماشياً مع غضنا الطرف عن الحقيقة التاريخية في هذه المغازي لم نتتبع تلك الأخطاء في سرد المغازي، اذان دراستنا تنصب على نظرة الموريسكي تجاه الأمام على بن أبي طالب (المناه) في تلك المغازي، ولو انّنا دققنا في الحدث التاريخي فيها لوجدناها مليئة بالأخطاء التاريخية لأسباب لسنا بحاجة لذكرها الأن.

وما تدور حوله هذه الحكاية هو تجمع القبائل العربية بعد فتح مكة لمحاربة الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم). وأول قبيلة نهضت بهذه المهمة هي قبيلة بنوا النظير بحسب الراوي وهو خطاء

واضح وبيّن أذ أن هذه القبيلة هي من القبائل اليهود في المدينة وقضى عليها الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) في حينها ولم تقم لها قائمة تذكر بعد ذلك. وأشتراك القبائل العربية في قتال الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) هو استذكار لما حصل في الخندق من تجمع القبائل العربية لحرب المسلمين آنذاك. فضلاً من أشتراك الشيطان على التحريض ضد الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) بهيئة شيخ عربي. واجتمعت تلك القبائل بقرب نهر طون الذي لم نعرفه في المشرق بل هو من خلق فكر الموريسكي واجتمعوا "على نهر طون ثلاثين الف فارس وراجل "(٥٠).

وهنا يكون دور الأمام علي (الكله) قبل المعركة على أستنهاض هم المسلمين قائلاً "يا قوم، من كان مريضاً أو جريحاً فليتمنع من الخروج الى هذه المعركة التي سيكون شأنها عظياً "(٢٦) ويعترض على الأمام علي (عليه السلام) ابو سفيان ثم يأخذ هذا الأعتراض بالتطور حتى يقتربا من الأقتنال لو لا تدخل الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) بهذا الأمر، وطلبه منهم لتصالح فيا بينهم فيتصالحاً إمتثالاً لأوامر الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، وأبو سفينان – أذكان ابو سفينان بن حرب – بهذه الفترة اضعف من ان يعترض على الأمام علي (الله ) أو يقف بوجهه، أولاً لعدم قدرة أبو سفيان على مواجهة الأمام (الله ) جبناً منه، وثانياً لم يعرف عن أبي سفيان أنه كان له راي في معارك المسلمين، ثم ثالثاً وأخيراً وهي الأهم أن ابو سفيان لم يسلم ألا بعد فتح مكة. بعيداً عن بدر ألا أذا كان يدور بذهن الراوي أن حنين حدثن بعد فتح مكة.

وعند خروج الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) بجيشه البالغ تعداده أثنى عشر الف جندي، قام بتفريق الرايات بين أصحابه فأعطا لكل من العباس بن مرداس، وعمه العباس بن عبد المطلب، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، وأبو بكر الصديق، أعطى لكل واحد منهم راية واحدة، وكذلك أعطى لأبو عبيدة بن الجراح راية واحدة – وابو عبيدة أستشهد بعد أن جرح في معركة بدر وهنا يعطي الراوي دور البطولة والشجاعة الفائقة لأمام علي (عليه السلام) ويميزه عن باقي أصحاب الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) فدفع "برايتين أعطاهما لعلي بن أبي طالب فسار بها و وسار معه بنو هاشم "(۱۲) ومن خلال هذا النص والنصوص المتكررة نرى ما يكنه الموريسكي للأمام علي (الله) من تقدير لشجاعته، ولأضافة شيء من التهويل في هذه المعركة فقد روى الراوي أن جيوشاً من الجن كانت قد حضرت لمساعدة الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، في المعركة نظر لقوة المشركين الكبيرة جداً.

وكان قائد جيوش المشركين هو مالك بن عوف النصري الذي أطلع على جيش المسلمين من خلال ربوة صعد عليها هو وخادم له فنظر في الجيش وأخذ العبد يصف لمالك مواصفات أصحاب

الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) الذين أشتهروا بالشجاعة فمثلاً قال لغلامه " يا غلام، أنظر الى هذا الجيش، وأنظر ما ترى فيه، فنظر وقال: أرى رجلاً عريض الجبهة وفي يده راية صفراء.

قال مالك:

أو تعرفه ؟

قال: -

. V -

قال :-

- هذا هو العباس بن مرداس السيلمي

قال الغلام:-

- أرى رجلاً معه راية سوداء وثيابه سوداء.

قال مالك :-

- هذا هو العباس بن عبد المطلب. (١٦٠)

- وربها جعل الراوي ملابس العباس (رض) سوداء لما أشتهر عن دولة ابناءه بلباسهم الأسود، فيها بعد أثناء تأسيسهم لخلافتهم، ويأخذ الراوي بتعداد اصحاب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) حتى وصل الى محل العظمة في جيش الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) ثم نظر العبد قائلاً "أرى فارساً طويلاً، عظيم الهيئة، عريض المنكبين، ضخم العظام مرة يمسك بيده اليمنى وأخرى بيده اليسرى ومعه رايتان

قال مالك:

هذا الفارس هو على بن أبي طالب " (٦٩)

هـذا الوصف لأمام علي (السلام) يختلف على وصف به الصحابة، أذ أنه يدل على مكانة الأمام على (السلام) في نفوس الموريسكيين تلك المكانة التي تخلده وترسم له صورة البطل المغوار والذي يعد قطب الرحى في الجيوش، ونلاحظ أنه عندما وصف الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) فأنه ينم عن وصف تقوائي يدل على مكانة الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) الدينية وشجاعة تحيط به أذ قال

أرى في قلب الجيش فارساً ليس بطويل و لا بالقصير، ابيض، شعره يلمع مثل ضوء الشمس وتنظر أليه الكتائب كلها.

قال مالك : - هذا هو محمد بن عبد الله الهادم الأكبر وغالب أبطالنا نبي هؤ لاء القوم "(٠٠٠).

وتلقي الجيوش وتهزم جيوش المسلمين وهو ما حصل في معركة حنين بالفعل، اما ببدر فقد أنتصر فيها المسلمون كها هو معروف تاريخياً، وفي هذه المعركة يستحضر الراوي مشاهد لمعركة احد التي خسر فيها المسلمون ويليها احداث معركة حنين اذ بعد خسارة المسلمين تركو الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم)، حتى اخذ يقاتل بنفسه، عندئذ يفتقد الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) الأمام علي (الله قائلاً "سبحان الله وأين علي رض الله عنه فهو الذي لا يُغلب ؟ والله بكل شيء عليم ". (۱۷) فيرد جبرائيل (الله على الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) مخبراً عن مكان الأمام علي (الله عليه فيرد جبرائيل عليه ملم يحظ به أصحاب الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) فيقول الراوي "عندئذ نزل جبرائيل عليه السلام وقال: - يا رسول الله، ان الله يأمرك أن تصعد الى جبل و تنظر الى ابن عمك على بن أبي طالب.

قال الراوي : فصعد النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ونظر فرأه يقاتل الكفار بيده اليمني وبيده الثانية يسوقهم كالشاة أمامه فيتوزعهم الوادي عن يمينه وعن يساره "(٢٢).

وبين الراوي منزلة الأمام علي (الله على لسان جبرائيل (الله على "يا محمد أن الملائكة في السياء يعجبون بعلي فتبعه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ووجد هناك بحراً من الدم حوله فنظر اليه فرأى سبعين جرحاً، فأخذ النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قدحاً من الماء، ومر بيده المباركة على الجراح فشفيت بأذن الله وفضله "(٧٠).

و يجعل الـراوي من الأمام (السلاما) مقصداً لأبطـال الشرك فيخرج أحد شـجعان المشركين قائلاً " من ذا يخرج لي ؟

فلم يجبه أحد.

عندئذ قال ذو الخمار:-

- يا محمد، اين فرسانك وشجعانك وذو الشأن من قومك ؟

أين الليث الغاضب على بن أبي طالب؟

قال النبي :-

- يا على، أتحب ان تخرج لهذا الفارس؟

قال: -

- أجل يا رسول الله " (V٤)

وهذه الوقفة هي أستحضار الموقف عمرو بن ود العامري أيام الخندق مع القليل من الأختلاف.

ويتبارزان في ابينهم وتكون الغلبة في النهاية للأمام (الله ) بضربة يعرفها القاصي والداني أذرأى المسلمون الأمام علي (الله ) " وقد علاه بضربة شطرته نصفين فبتر السيف الفارس والفرس وأنغرس في الأرض فشقها شقاً عميقاً وسارع بروحه الى جهنم " (٥٠٠).

وتنتهي المعركة بأنتصار الأمام علي (اللَّيْلَا) ومن ثم أنتصار المسلمين على تلك الجيوش العظيمة بشجاعته المنقطعة النظير.

#### ٦. معركة المهلهل بن الفياض

حكاية الملك المهلهل بن الفياض كانت مع خالد بن الوليد، أذ أن جبرائيل أخبر الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) أنه "يأتي إلى أرضنا عدو لعين وشيطان رجيم قوي لا يقدر عليه أحد، يدعى المهله ل بن الفياض ومعه مائة ألف فارس، وخمسون ألف راجل، وأربعون ألف عبد أسود، ياتون لحربي وحربكم "(٢٠).

وبلغ الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) خشية من هذا الأمر انه اخذ "يبكي بكاء حتى ابتلت ثيابه بدموعه"(٧٧)، واخبر صحابته بها يرون لمعالجة هذا الأمر، وكل أدلى برأيه، ما يهمنا موقف الأمام علي (السلا) أذ وقف الراوي يمدحه بها يلق بشجاعته وما عرف عنه من بطولات نادرة قائلاً " ونهض سيد الأبطال، وفاعل الأعاجيب، وغالب المعارك أبو الحسن علي بن أبي طالب رض الله عنه وقال :يا رسول الله، أذا جاء هؤلاء الناس الى أرضنا تامر لهم بالأقامة حتى ينزلوا ويقيموا في فسحة عظيمة، ونخرج لهم من مدينتنا سلالا وأطباقاً من التمر والزبيب، ويظلون في ضيافتنا ثلاثة أيام، ثم اذهب الى بيتي، وأركب جوادي، وذو الفقار في يدي، وأضع درع عمي حزة، وشارة عمي العباس، وأقف على الباب المدينة، فلا يخرج صغير ولا كبير ولا حر ولا عبد سواي وأضربهم ويضربونيني حتى أموت بين يديك صلى الله عليك" (٨٧).

وواضح من النص مدى ثقة الراوي بشجاعة الأمام علي (النام على النام على النام على النام على النام على عجاب الموريسكين به حتى انبطت اليه تلك الشجاعة التي تخرجه من أنسان عادي الى أنسان أسطوري خلعت عليه كل

أسباب والوان الشجاعة المفرطة، رغم ما يتمتع به الأمام (الله) في الحقيقة من شجاعة قصرت عن بلوغها أبطال العرب، ودان له شجاعتهم أعترافاً بها يملكه الأمام (الله) في أقدام وبأس، ويكتب الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) كتاباً بخط الأمام علي (الله) ويبعثه مع خالد بن الوليد الذي أختير هنا لحمل الكتاب لشجاعته، وذهب به الى الملك المهلهل لدعوته الى الأسلام، وفعلاً وصل خالد الى هناك وأستقبله الملك بعد أن أمر " بأن يقوم عن يمينه خسون ألف فارس وعن يساره خسون ألف فارس، وان يقوم عشرون ألفاً عبد من ارض اليمن عن يمينه وعشرون ألفاً عن يساره " (٢٩٠).

وواضح هنا مبالغة الراوي بتلك الأعداد ويبدو أنه كان يعد العدة من خلال أبراز قوة الملك هذه لمجابهة بطلة - الراوي - الشجاع الأمام (الكلاف) فيها بعد. وبعد ذلك وقف خالد أمام الملك وسلمه كتاب الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) مهدداً أياه بأن الكتاب "خطه على وختمه النبي بخاتمه" (١٨٠٠).

ثم بعد ذلك يؤسر خالد بأمر من الملك وهنا يتوعده خالد بمجموعة من الصحابة أبرزهم جعفر بن ابي طالب والعباس بن مرداس السلمي وخالد نفسه، واستغرب احد وزراء الملك قائلاً له " - يا أخ الحجاز (من عند) أبي قاسم، لما لم تذكر سيدكم وفارسكم وكبيركم، هذا الذي علوتم به جميع العرب ؟

قال خالد:-

ومن هذا الفارس ؟

قال :-

- علي بن أبي طالب.

قال له خالد:-

- بئسما (ينفعك ) قومك وفرسانك ومشاتك أن حمل عليكم وحده.

قال (الراوى) فأنتفخ الملك من الغيظ والغضب وكفر وهدر ولعن الشمس والقمر " (١٨).

وجعل الراوي سمعة وشجاعة الأمام على (الله الطير في الأفاق وتسبقه الى أرض لم يبلغها الأمام (الله الله الراوي عظمة الأمام على الأمام (الله الله الله على الرغم من بعد تلك الأرض عنهم. وهنا يبرز الراوي عظمة الأمام على (الله الله تعالى أمين وحيه (الله الله الأمام (الله الله الله النجدة خالد فينزل الملك على الرسول (محمد) قائلاً "يا محمد أن صاحبك خالد مربوط وموضوع في جلد حصان ومعلق في نخلة، والملك اللعين المهلهل أمر بأن يحمل أليه الحطب، ويقول أنه سيحرقه بالنار، وهذا

لا يرضى الله ويقول لك أرسل له على بن أبي طالب في هذه الليلة "(٢١).

ويشتكي الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) من بعد المسافة فيخبره جبرائيل (الله) أنه "يا محمد على على على أن يخرج وعلى الله وصوله "(٢٠٠). ونلاحظ أن الراوي لم تغب عن ذهنه ممارسات محاكم التفتيش بحرق المخالفين فكان في كل رواية يستخدم هذا الأسلوب من التعذيب، لعدم مفارقة خياله تلك الصور الوحشية في حفلات الحرق للموريسكيين المخالفين للديانة الكاثوليكية. وودع الامام على (الله) الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) في مشهد حزين ومبكي مع أولاده الحسنان (الله) وزوجته السيدة فاطمة الزهراء (عليه السلام) ثم أمره بأن يمكن نفسه من النوم ليطلق العنان الى فرسه لوصله الى جهته المقصودة بأذن الله "وودع النبي عليه الصلاة والسلام ومضى حتى وصل الى مفترق طرق، فأخذته سنة من النوم ونام ولم يستيقظ من نومه ألا وقد وصل الى الوادي الذي كان فيه خالد، في عشرين يوماً قطعه على في ليلة واحدة حتى الثلث الأخير من الليل "(١٨٠٠).

وسمع الأمام علي (النه ) دعاء وتوسل خالد بالله تعالى أن يخلصه من عذابه هذا، وكان مربوط على نخلة أستعداداً لشنقه وحرقه، وهز الأمام علي (النه ) النخلة فقال خالد: - " من ذا يهز مشنقتي، أن كان ينبغي موتي فإني أعرف أن الليل هو الباب الذي يحمي الموت وكل الناس داخلون فيه، ومن لم يمت بالنصل الحديدي مات بغيره، ولكل واحد نزاع يعنيه، نفسي تحدثني أن لم تكذب علي، بأنك على بن أبي طالب،

قال علي :-

أبشر يا خالد، فالذي يقف أمام يديك هو علي.

قال له خالد:-

- يا أخي، يا علي، أما ترى حالتي ؟

قال على :-

- يا خالد أن الله مع المُعَذَبين.

قال الراوي، وأنتزع علي النخلة من جذورها وتلقف خالد بين ذراعيه برفق شديد " (٥٠٠).

- بعد ذلك تجتمع الجيوش لملاقاة الأمام على (الكلفة) ويطلبون منه أن يسلم نفسه الى ملكهم لكن الأمام على (الكلفة) يجيبهم على لسان الراوي قائلاً: "من عرفني فقد عرفني، ومن لا يعرفني سأعرفه نفسي، أنا على بن أبي طالب، المُعْلَم في المعارك، القاطع، بالسيف الباتر المشهور بالقاهر، فلما سمعوا

أشعاره لاذوا بالفرار وهم ينادون بالويل والثبور.

فقال لهم الملك : - مالي أراكم تأتون هاربين ؟

قالوا له:-

- يـا مولانـا، ها قد زال عنا المعروف، وحلَّ بنا البلاء، فقد دخل بيتنا رجل سوف يدمر محفوظنا، ويقتـل أبطالنا، ويبتم أطفالنا، ويهدم قلاعنا، ويشـتت جيوشـنا، ولا ينجـوا اليوم من يديه ألا من كان يعبـد الله الـذي يعبده هو، او يولي الأدبار هارباً أو يموت بين يديه ويبكيه أحبابه وأقرباؤه، وأصدقاؤه هذا هو على بن أبي طالب المعروف بشجاعته " (٢٦).

والمتتبع للنص أعلاه يلاحظ ان هؤلاء القوم رغم كثرة عددهم أنهزموا شر هزيمة امام الأمام (عليه السلام) عندما سمعوا أخباره، وكأنهم سمعوا بأخبار شخص يعرفونه وكانوا يحذرونه.

كما هو حال الأمام (الله) عندما تقدم الى حصون خيبر ونادى بأسمه حيدره الذي كانوا يجدون بكتبهم أن الذي دمر حصونهم هو شخص يسمى حيدره. فهنا بمجرد أن سمعوا بأسمه وهم الألوف المؤلفة أستحضروا صورة الموت لرجالهم واليتم لأطفالهم، وهدم قلاعهم، وتشتت جيوشهم وهذا الأمر لا يحصل ألا لرجل هو الأمام علي (الله)، وامام هذا الأرتباك من جيوش الأعداء برز فارس للملك، وطلب منازلة الأمام (الله) وهو لم يتيقن من شخص الأمام (الله) فطلب الأذن بمبارزته من الملك وبدوره أذن الملك له وخرج اليه قائلاً: - "أياه الفارس الذي لا يقدر عليه أحد من الفرسان، ولا بطل من الشجعان انظر الى ما تثيره من أضطراب ولا تشن الحرب.

فأخذ علي يضرب جواده بالمهاز، وقفز فوقه كما يهبط العقاب من السماء فقال العلج :-

واللات والعزى لا أحارب اليوم ألا عليا

فقال علي :-

أبشريا عدو الله، فأنا على.

قال العدو:-

فأني لا اصدقك حتى تكشف وجهك وارى علامتك. فكشف علي وجهه ورأى فيه العلامة الهاشمية، فظل الفارس يرتجف خوفاً أمام علي " (٧٠٠).

ولا نعلم ما هي العلامة التي كانت تميز الأمام علي (الكلا) ولكن ربها الراوي يحاول اضفاء شيء

من العظمة والقداسة على الأمام على (النهيك)، وربها أستحضر من شخصية الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) خاتمة الذي كان علامة النبوة في كتفه الأيمن.

ونلاحظ مرة اخرى ان الراوي يلجاء لأن يجعل الشخصية التي تحارب الأمام (الله على) يقسم باللات والعزى، وكما أشرنا سابقاً كان الراوي يعتقد أن اللات والعزى هو دين شبه الجزيرة العربية بأجمعها وهو بمثابة ديانة عالمية.

ثم يدعوه الرجل الى الأستسلام ويعرض عليه مجموعة من الأموال من ذهب احمر وأصفر وفضة، ويرفضها الأمام علي (الليلا) ثم يدعوه الى الأيهان بالرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) بعد أن يشتمه بعرضه وهو منهج لم نألفه عند الأمام علي (الليلا) ومن ثم قتله الأمام (الليلا).

ويتجمع الأمام علي (الله ) مع خالد بن الوليد في مواجهة الصف ويقول الامام علي (الله ) لخالد "خذ هذا الفرس وأركبه، وخذ سلاحك.

ثم ياتي شيخ للملك قائلا له:-

يا مهلهل، من ذا سيخرج لمبارزتها ؟ فهما أسدان قد اجتمعا.

فقال العدو اللعين والشيطان الرجيم:-

ماذا يفعل العقرب بين الحيتان؟

فقال له الشيخ:-

أيها الملك، لو صاح علي ونطق بالكلمة الشهيرة لا غالب ألا الله لقتل بعضنا بعضاً " (٨٨).

وكما هو واضح من النص فأن الراوي الموريسكي يقتبس شعار بني الأحمر أيام حكمهم لغرناطة ولا غالب ألا الله وينسبه الى المشارقة والى أيام الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) ظناً منه أنه كان شعارهم وهو ما يدل على أن الموريسكي قد أخذ بالأبتعاد عن تراثه رويداً رويداً، وربها جعل تلك الكلمة بمثابة السر الأعظم عند المسلمين بحيث أن الأمام (الله ) لو نطقها لعملت عملها بالمشركين.

ويقترح الشيخ على الملك منازلة الأمام (الله المام الله المام) لينتهي هذا اللقاء، ويخرج الملك منادياً بعد أن لبس أفضل ما عنده "يا علي، أنا الملك المهلهل بن الفياض، لم تلد النساء مثلي، فإن أردت أن تنجو من الذعر أعطيتك ما تنجو به،

قال على :-

- ماذا تريديا لعن الله ؟

قال: -

- ترجل عن حصانك، وقبل ركابي، وقدم لي التشريف العظم بين أصحابي، عندئذ قال علي رض الله عنه :-

- لا يهتز جنابي لهذيانك، أو مثلى تصده الشباك، أنا علي الفارس المغوار، ومن يستهن بي فهو يستهين بالله العلى، عالم الغيب والشهادة "(٨٩).

ثم بعد ذلك حمل كل منهما على الآخر وأشتد القتال بينهم، ويدعوه الأمام (الله الله الأسلام لكنه يرفض ثم يتبارزان مرة أخرى وقال الأمام (الله الله على عاطباً حصانه:

" أيها الحصان، بشرف من خلقك، بحق الله انطلق بخفه. ونزعه من السرج كما لو كان طائراً في مخالب العقاب وقذفه على الأرض وضربه بسيفه ذي الفقار فقتله وسارع الله به الى النار "(٩٠٠).

ثم هجم الأمام (الله ) وخالد على الجيش "على من جانب وخالد من جانب آخر، وتساقط العلوج اكواماً، ولم تزل الشمس عن قبة الفلك حتى لم يبقى أحد ممن يشرك في الله " (٩١).

ثم تنتهي القصة برجوعهما بعد أن غنما غنائم كثيرة وأسلم من بقى من المشركين ووصلا الى المدينة وأستقبلهما الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) "وقبل عليا بين عينيه وقال له: - "لن ينسى لك الله هذه المعركة" (٩٢).

## ٧. معركة الأشيب بن حنقر

تدور أحداث هذه المعركة بين الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) وملك يدعى الأشيب أبن حنقر العراش من أهل تيهاء وصفه الراوي بشتى أنواع الأوصاف المهولة منها انه "رجل ذو حيلة ومشورة، داهية، له مال وفير وقوم كثيرون، هو بطل صنديد، يحسب على سرج بألف فارس، ويقدم له الجزية الملوك ويخضع له الفرسان خشية الهلاك، وعنده صنم لربه يعبدها من دون الله، على هيئة ديك، وصدره من الذهب، ورأسه من الفضة، أقام له قصراً و قبة من الرخام يدخل اليه الهواء ويصفر مثل صياح الديك، وبداخله الشيطان يتكلم بجميع اللغات "(٩٣).

حتى أن الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) يعجب من ذكر هذا الشخص قائلاً لأحد أصحابه

"لقد ذكرت لنا شيئاً غريباً عجيباً " (٩٤). وبعث له كتاب مع أحد صحابته الذي أخبره بأوصاف هذا الملك ويأمر الأمام علي (الله) بكتابة الكتاب الى هذا الملك بالتهديد والوعيد والملاحظ أن الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) برواية الراوي دائهاً ما يوكل مهمة كتابة رسائله للملوك والجبابرة الى الأمام علي (الله)، وهو بذلك يظهر مدى أعتهاده عليه في السلم والحرب. فلما وصل الكتاب الى الملك بعث الى ملوك العرب يستنهض هممهم لمحاربة الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) بعد أن أسر رسول النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) واصحابه البالغ عددهم ١٠ أشخاص قائلاً لهم "" يا معشر العرب، أن يتيم بني غالب محمد قد بعث لنا كتاب، وطلب منا ما طلبه من الآخرين، ولن يبلغ من هذا شيئاً إلا بأبن عمه أبن أبي طالب، وأريد أن أختار منكم فارساً كي يعيد له الجواب " (٥٠٠).

نلاحظ مدى خوف الملوك والأمم المجاورة للرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) البعيدة والقريبة والقوية والضعيفة من الامام علي (الله )، وهو ما يظهر مدى أعجاب الموريسكيين بشجاعته، ثم كتب الملك كتاب الى الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) يهدده فيه بالحرب، ثم يكتب الملك كتابا ويبعثه ويبعثه مع العباس بن مرداس الى الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم). وجهز الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) لحربه جيشا بعد أن وصله كتابه وخرج بأصحابه عدا الأمام علي (الله والثابت تاريخيا أن الأمام علي لم يتخلف عن كل حروب الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) عدا غزوة تبوك حين خلفه علي لمدينة أذ كان الخطر المحدق بها يوازي خطر تلك الغزوة لذلك أمره الرسول بالبقاء.

عندما التقى الجيشان خاضا حروب شرسة فيها بينهها، وواجه الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) وجيشه حرجاً شديداً نتجه لقوة جيوش الأشيب حتى هربوا أمام قوتهم، وكاد الأعداء أن يصلوا الى الرسول محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، وخرج قائد من المشركين يقال له الأخضر وكان شجاعاً جداً جندل أبطال المسلمين الصحابة وأخذ ينادي على جيش المسلمين قائلاً: - "يا محمد أين الليث المعلم بالعجائب، الأسد المحمود الذي يريحك في الشدائد، على بن أبي طالب؟ " (٢٦).

ونلاحظ أن هذا الفارس بعد أن لم يجد من ينازله توجه لطلب النزال من كان يسمع بشجاعته ويعتمد الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم)عليه في الأنتصار في حروبه، ولما لم يجبه أحداً أردف قائلاً " أين الفارس المغوار، فلى رغبة في لقائه ونزاله ؟ مرحباً بأن يخرج إلى زوج فاطمة " (٧٠).

وأجتمع المسلمون حول الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) قائلين له " يا رسول الله ؟ أبعث لعلي رسولاً عسى أن يكشف الله عنا البلاء، ونحارب نحن قومه "(٩٨). ويبعث الرسول (صلى الله

عليه وآله وسلم) الى الأمام علي يستنجد به، وكان ركب مبعوث الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) قد ذهب بقيادة حجر بن عدي الكندي مع مائة فارس يخبرون الأمام علي (الله المضرورة قدومه الى ساحة الحرب، ولما علم الأخضر بذلك خاف أن يصل الصريخ الى الأمام (الله المساحة الحرب لنجدة الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) عندئذ طلب الأخضر من أبن عم له أن يذهب باثر حجر وأصحابه، وفعلاً ذهب وأسر حجر وأصحابه وبذلك فشل وفد الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) من تبليغ الأمام (الله المام). دون أن يعلم الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) بذلك.

وعندها لجأ الراوي الى الطريق الغيبي بأخبار الأمام (الله عليه وآله وسلم) أذيري "علي في المنام أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) يخبره بكل ما حدث مع الأخضر، وماكان قوله، وكيف كان ينادي علياً في الميدان. فلم أستيقظ على أدرك أن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) في حرج شديد، فنهض على، وركب حصانه وخرج من مدينة رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وسار، فطوى له الله الطريق والأرض، فوصل على أليهم، إلى النهر الذي أسر عند الفرسان المائة، فأنصت على فسمع حجر بن عدى وهو يقول :- " يا رب أعنا بيدي على "(٩٩)، ووصل الأمام علي (الكلية) لهم ويطلق سراحهم بعد أن يقتـل مقتلة عظيمة ويأسر آخرين من أعدائه، ويخبره عدى بها بعثه له الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) وينطلقون الى ساحة المعركة ويصل الأمام على (الكيلاً) ويراه الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) فيهتف قائلاً "الله أكبر، ها انذا أرى علياً في المعركة. وأحتضنه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وقبل بين عينه، وقال له: - نعم ماجئت يا أبا الحسن، فأنت الذي تزيل الشدة من وجهي "(١٠٠٠). وهذا هو تصريح واضح من الراوي بمكانة الأمام (الناس) عند الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم)، ومكانته في أعين الموريسكيين ويبدأ التحضير للنزال ويشتكي الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) الى الأمام (الكيلاً " يا على، أو لم تر ما فعله الكفار ؟ قال : - بلي يا رسول الله، لكن ومن بعثك بالحق لأرينك اليوم العجائب، وأعظم من هذا بكثير حتى ترضى يا رسول الله "(١٠١١). وأشتد الغيظ بالأخضر "ووضع سلاحه وركب جواده وخرج الى الميدان وحمل على على حملة حقيقة، وضلا يتقاتلان ساعة من الزمن. ثم صاح على ضد الأخضر صيحة ثانية وأمسك بالسيف بيده اليسري ودخل عليه وأمسك به من فوق سرجه وشد طوقه وقذفه على الأرض وقفز فوقه وأمسك به... وعندما سمع الملك بذلك وقع مغشياً عليه ". (١٠٢)

وبعد ذلك تأخذ الأحداث منحنى أسطوري بعيد عن تلك الاجواء أذ يطلب الملك من الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) أن يقاتل الأمام علي (الكلام) صنمهم الأكبر، ويقبل الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) والأمام علي (الكلام) بذلك وركب "على في ألف فارس، وقال له النبي عليه السلام

## :- أذهب يا على وكسرها، وحطمها والله يعينك عليها "(١٠٣)

وتقدم الأمام (الكلا) اليهم فلما "بلغوا الصنم أحاط به الشياطين والتفوا حوله وأثاروا غباراً كثيفاً، وأضطربت الأرض وخرجت منها جيوش من الشياطين والجن الكثيرين، فلم ارأى الصحابة الذين جاءوا مع على كل تلك الجيوش من الجن هربوا جميعاً وتركوا علياً وحده. فلما رأى على ذلك ترجل من فوق الجواد وقال: -

- أنا علي، الفارس المغوار في جميع الأحوال، الباثر الشهير الغالب بقوة الله ربي. يا معشر الجن أثبتوا لي وتحملوا ما سترونه مني من عذاب. وحمل على علي الجن، وتقاتل معهم ساعة طويلة حتى هزمهم، وهرب كل الجن ولم يبقى منهم أمام علي أحد. ومضى علي الى صنم الربه وقذفه على الأرض وداسه بقدميه وحطمه بسيفه ذي الفقار حتى لم يبقى منه شيء "(١٠٤)، وتم نصرة المسلمين بفعل شجاعة الأمام (النه في هذه المعركة.

أن هذه البطولة التي رسمها الموريسكيين للأمام (الكلفية) جعلت منه إله اسطوريَّ الشجاعة عندهم، فمصير المسلمين والرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) كان متوقف على سيفه ذي القفار، أذ أن الراوي أحرج الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) في سبيل أبراز شجاعة الأمام (الكلفة) التي أستمدها الراوي من خلال بطولاته في ساحات القتال أبتداءاً من غزوة بدر مروراً بأحد والخندق حتى معاركه أيام الخلافة، فكان الأمام علي (الكلفة) مثال يتحذى به للشجاعة في كل الحروب. يرافقه في شجاعته سيفه ذو الفقار الذي يعد ذكره وحده بطولة نادرة، ونزال محسوم وخصم مقتول.

## ٨. حديث قصر الذهب وقصة الثعبان مع الأمام على (الها)

يروي راوي المغازي في هذه الحكاية بطولة أخرى للأمام على (الكينة) ليس في ساحة المعركة ضد المشركين من قريش وأمثالهم، بل تعدى ذلك الى أن جعله يحارب الشياطيين والعفاريت والجن والتنانين، بالرغم من انه قد ثبت تاريخيا مقاتلة الامام (الكنة) للجن والعفاريت في حادثة بئر العلم (١٠٠٠).

بعد أن أستنفذ الراوي كل ماله علاقة بالشجاعة والأقدام والفخر عند الأمام (النه) في حروبه، وقد أخذت روايته منحنى آخر ليتبين للقاري مدئ عظمته، ومدى ارتباطه بالله تعالى وطاعته للرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) حتى بلغ هذا المقام.

تدور أحداث هذه الحكاية عن قبيلة "بني قيس" التي أفترضها الراوي ومعاناتها من ثعبان عظيم الخلقة، أذ يقول الراوي نقلاً عن أعرابي قدم الى النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) شاكياً منه ضرر

هذا الثعبان بقوله "فأعلم يا رسول الله،أن هناك حولنا وبجوارنا قلعة يقال لها قصر الذهب وفيها ثعبان عظيم أهلك شاءنا وأبقارنا وإبلنا، وقطع الطرق وأكل الركاب والمشاة وأذل العباد. ولم تفلح معه أي قوة "(١٠٦).

وبناءاً على هذا الأمر الجلل الذي صوره الراوي يعقد الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) الراية للأمام علي (الله) على جيش تعداده الف فارس، ثم يتحرك بجيشه بعد توديع الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) له، ولما وصل الجيش الى قبيلة بني قيس طلب منهم الأمام علي (الله) أن يدلوه على قصر الذهب الذي تسكنه العفاريت والجن والشياطين فينهض له شيخ كبير يصف هذا القصر قائلاً "على الرحب والسعة يا علي، أنه قصر حصين، أبوابه من حديد، وأرضه من الأرجوان والعنبر. وقد بناه شداد بن عاد بن ثمود بن الملك عقين (؟) في زمن العاليق، وشيده ورفع بروجه الشاهقة، وزارها وقد جعل لهذا القصر بابان في مكانين مختلفين، وشيدت حوله الأسوار العالية المنيعة، وقد طلي بالجص حتى لتبدو أرضه من الخزف وأبوابه من العاج وكسيت أجزاؤه بالذهب وأركانه بالفضة وأعمدته بالنحاس، ومواسيره بالرصاص، وأبراج هذا القصر في مفترق طرق كثيرة. بعضها يذهب الى اليمن وبعضها والينابيع والسواقي. وقد أقيم ذلك القصر في مفترق طرق كثيرة. بعضها يذهب الى اليمن وبعضها يقود الى الشام، وكان ينزل به قبل الأن كثير من الملوك والأبطال، وذاع أمره في شرق الأرض وغربها حتى وصل اليه هذا الثعبان فأهلك حرثها وزرعها وماشيتها، وقطع الطرق وأفقر القرى والأماكن التي تحيط بالقصر " (١٠٠٠).

ويتضح من خلال هذا الوصف أنه أستحضر ما يشاع عن قصص المشرق حول القصر الذي بناه عاد وما يدور حول أرم ذات العهاد التي ورد ذكرها في القرأن الكريم، وأضاف الراوي عليها بعض ثقافته الإندلسية بها تركز في ذهنه من صور القلاع والحصون والقصور الأندلسية والإسبانية وأشركها مع ما يدور في القصص الشرق حول تلك القصور، لينتج هذا الخيال الرائع والوصف البديع لهذا القصر، ثم يضيف أليه عنصر تشويق آخر متمثل في هذا الثعبان، وحاشيته من العفاريت والشياطين ليتمكن فيها بعد من أستلهام دور لبطله الأمام على (النسلة) في القضاء على هذه المخاطر المشتركة.

وبعد سياع هذا الوصف يأمر الأمام (الله ) خالد بن الوليد والمقداد وعمار بن ياسر، وعمر بن أمية الضمري بالذهب الى القصر ليأتوه بخبره "وساروا حتى أشر فوا على قصر الذهب ورأوا أبواب القصر، وكلما أقتربوا منه رأوا عموداً عالياً من الدخان ينبعث من داخل القصر فتوقف خالد وأصحابه حوله وقال عمار: - نحن ننظر الى الباب القصر ونرى حبلاً أسود يخرج من القصر مثل الليل

الحالك، والدخان يأتي ألينا كأنه جبل، ورأينا ونحن هكذا شكل ثعبان بالغ الضخامة يطل برأسه من باب القصر، يفتح فها كأنه كهف، وتخرج من فمه أعمدة من الدخان تحرق ما حولها من عشب ونبات أخضر، ونسمع من حوله صوتاً كانه رعد شديد. ثم ظهر لنا ثعبان عظيم يزحف تارة على بطنه وتارة على ظهره، فأخذنا الخوف والرعب وأضطربنا وأرتجفنا وعدنا أدراجنا هاربين الى حيث كان علي بن أبي طالب (رض الله عنه)" (١٠٨)

ثم أمر الأمام علي (الكلة) أصحابه بالمسير الى القصر حتى وصلوا اليه "ولم تمض ساعة واحدة حتى قال عمار بن ياسر القريشي بينها نحن جالسين هكذا إذ أندلعت علينا من باب القصر نار مرتفعة، فرأينا شررها كأنه جبال عالية تطير في الهواء، وغدت الأرض كلها كأنها جمرة من نار وأدركتنا النار والدخان فلها أبتعد عنا ذلك لم يبق منا احد ألا أصيب بالكرب وسال منه العرق، واشتد بنا الفزع، وعظم علينا الأمر وهربت منا الخيل وقطعت الأعنة وعادت أدراجها على بعد ميل، ولم يبق من الخيل سوى جواد النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) الذي ظل واقفا أمام الأمام على بن أبي طالب "(١٠٩)

وهنا صور الراوي في المقطع أعلاه الموقف كأنه صورة ليوم القيامة ومشهد من مشاهدها المفزعة على لسان عمار بن ياسر الذي نسبه الى قريش وهو خطأ فادح.

وبعد ذلك طلب الأمام علي (الله) من الخيل الرجوع بقوله "أيها الخيل المختبىء من الشدة، أجيبوا، وأطيعوا أبن عم رسول الله، وعودوا الى أصحابكم، قال الراوي، فلما سمعت الخيل كلام علي بن أبي طالب رض الله عنه رجعت ووقفت أمامه، فنهض علي لها ومسح وجوهها بكمه وزال عنها ما كان بها من خوف وفزع "(١١٠).

وفي هذا النص نرى أن الراوي خلع ثو القداسة على الأمام (الكيلاً) ليصنع منه صورة متكاملة للقديس والبطل في نفس الوقت.

وبعد هذا الموقف دخل الرعب الى قلوب الصحابة فأخذهم الفزع والخوف فقال الأمام علي (الكلام) لهم "لا يأخذنكم الفزع والخوف من هذا الأمر، ولا تخافن مما رأيتم، فو الله لا يكن عندكم شك في أنكم سترون اليوم أمراً أعظم هو لا يشيب الصغير وتعجب منه الملائكة في السموات. قال خالد بن الوليد: - وبينها كان علي رض الله عنه يتحدث ألينا ونتحدث أليه خرج علينا من باب القصر دخان أسود وسد بسواده ما بين المشرق والمغرب، وأحاط بنا الدخان من على يميننا ويسارنا حتى لا يرى أحدنا الأخر من شدته، فأرتجفنا وسمعنا أصواتاً عظيمة ودوياً هائلاً أرتجفت له الأرض بطولها وعرضها وأشتد بنا الخوف والفزع وأيقنا جميعاً بالهلاك، بينها على رض الله عنه يواسينا بحديثه،

ويلتفت ألينا بكلامه الطيب، دون ان يظهر خوفاً أو فزعاً مثلنا. ولم تمضي ساعة حتى تكشف ذلك لنا، ونظرنا الى علي رض الله عنه فإذا بغيظه يشتد ويتفاقم، وكانت فيه علامة عندما يشتد غيظه، أذ يحمر وجهه فرؤيت عليه "(١١١).

ورغم أن الراوي قد جعل في أكثر من موضع في مغازية مكانه لخالد بن الوليد لشجاعته ألا أنه في هذا الموقف يجعل منه خائفاً يرتجف مثل الصحابة وذلك لهول ما يرون.

وأضطر الأمام على (الكلام) أما هذه التحديات أن يلتفت الى الصحابة قائلاً "أثبتوا وأبقوا في هذا المكان، فورب المشرق والمغرب لن يغلبهم أحد غيري" (١١٢).

وواصل الراوي حديثه قائلاً ثم ودع أصحابه وأقترب من القصر "وصاح صيحة شعرنا من قوتها أن السياء ستقع أو أن الأرض ستنشق أو ان الجبال ستزول عن مكانها. وسمعنا صيحة أخرى من داخل القصر، وأسودت الوجوه من الدخان وفتح علي رض الله عنه باب القصر ودخله وغاب عنا ساعة وسمعنا من داخل القصر دويا كانه الرعد، وبلغت الروح الحلقوم" (١١٣).

ولا يخفى من خلال هذا النص مدى دقة وحراجة الموقف حتى أن الصحابة ضجوا بالبكاء خوفاً على الأمام على (العلام) داعيين الله تعالى أن يحفظه ثم مر عليهم شيخ كبير قائلاً لهم " يا أصحاب محمد عليه السلام، أعلموا أنكم لم تدركوا على بن أبي طالب ألا ميتاً،

فقالوا له: - أيها العجوز، ماذا حدث له؟

قال :- لقد أجتمع عليه من الجن الملعونين وأبطالهم ومن الشياطين الرجيمة خمسون ألفاً لقتاله، وأخذ يحاربهم وهو يدعوكم لغوثه ".(١١٤)

غير أن الصحابة لم يستطيعوا ان يفعلوا شيئاً لخوفهم ممّا بداخل القصر أذ حاول واالدخول الى القصر فتعذر عليهم ذلك ويستطرد الراوي قالاً" فلها أقتربنا من الباب القصر أندلعت علينا النار من كل ناحية، وأشتعلت أمامنا وخلفنا وتحتنا وفي كل ناحية، وخرج علينا من باب القصر تنين عظيم يقطع الأشجار التي يلقاها، ويحرق الأرض بنفسه وهو يلهث، ويسمع صوته من بعيد كأنه رعد شديد، وينبعث من عينيه شرر من النار. وجاء نحونا مندفعا فهربنا الى جب، دخل كل منا فيه وتغطى بدرعه. وحينتذ أحاط بنا التنين الذي خرج علينا من كل ناحية، ولم يمض ألا بعض ساعة، ثم ذهب الى الخيل ونفث عليها بنفسه فأحرقها جميعاً فيها عدا حصان محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) "(١٥٠٠)

وهذه الصورة في المعركة هي بعض ما يجري على الأمام علي (السلام) داخل القصر أذ فضلاً عن

الجيوش من الشياطين والعفاريت والجن خرج هذا التنين الأسطوري الذي هزم وحده الجيش الصحابة واحرق خيولهم دون حصان الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) الخاص بالامام (الله الله).

وبعد أن يتلاشى دور الصحابة في مساعدة الأمام (الكلا) يلجأ الراوي الى الأمور الغيبية في نصرته، أذ يشرك في مساعدته عنصر قريب الى قلب بطله وهي زوجته السيدة فاطمة الزهراء (الكلا) فتكون هي التي توصل معاناته الى ابيها " فكشف الله بصرها وهي نائمة، وارها الله على بن أبي طالب زوجها في المنام، والقلعة والمعجزات والجن والعفاريت ومن يتشكل بأشكال مختلفة، ورأت ما حدث ". (١١٦)

وتستغيث بأبيها من أجل نصرة الأمام (الله ويدعوا الله له أن ينصره ويثبت أقدامه في المعركة. ونظر لحراجية الموقف فأن الله تعالى ارسل جبرائيل (الله الله النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) قائلاً له "السلام عليك يا محمد، ورحمته وبركاته، يا محمد، العلي يهديك السلام ويخصك بالتكريم والأحترام، ويقول لك أبلغ فاطمة مني السلام وقل لها لا تبتئس ولا تهن ولا تحزن على زوجها علي فسأرده أليها سالماً معافى، يا محمد لقد مددته بالملائكة المقربين، وأن ملكاً من هؤلاء الذين معه لو أمر بنزع السموات والأرض لنزعها بما فيها من أشجار وأنهار، ولا تهني ولا تحزني ولا تبكي فإن معه القدير الجبار أنه لا يخذل من خلق وهو على كل شيء قدير ". (١١٧)

وأستشعاراً لمدى الخطر المحدق بالأمام (الله) قفد أرسل الله تعالى له هذه القوة، والتي من خلالها تستشعر الشجاعة التي تحلى بها، أذ أنه تصدى لذلك الخطر وحده، دون هذا المدد، وربها أراد الراوي من خلال هذا التطمين للسيدة الزهراء (الله) أن يبعث الأمل في أبناء قومه الموريسكيين بأن الله تعالى لا ينسى عباده ولو كانوا لا يعلم خبرهم ألا هو فسيبعث الأمل فيهم من جديد وينصرهم على أعدائهم، وبهذا الخبر تفرح السيدة الزهراء (الله) بأستجابة الله تعالى لها، بل ويُكشف لها مع الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) والحسنان (الله) ما يدور مع الأمام (الله)، أذ "أمسك فاطمة من يديها، والحسن والحسين (الله) وصعد بهم الى ربوة عبد الله الأنصاري لأنها كانت أعلى ربوة في المدينة، وصاح بالأرض أن تطوى، وأن تحضر القصر وأبوابه وحجراته وتنينه. فإذا بالأرض تطوى، ولى الحين ذرعاً من المدينة، ونظر رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) الى القصر، والى على بن أبي طالب رض الله عنه، والى الجن والعفاريت والشياطين المحيطين بعلى بن أبي طالب من كل ناحية ومكان وعلى يثخن فيهم الضرب عن يمين وشيال فنادى النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم): - دع قتل الجن والعفاريت، وعد لقتل التنين الملعون المجهول، فهو ملك هذا الفريق، وستغلبه بأذن الله. فسمع على رض الله عنه صوت النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، فعاد لقتل التنين، وصاح به صيحة مدوية، وحمل عليه بسيف النبي عليه السلام، وأعانه جبريل عليه السلام لقتل التنين، وصاح به صيحة مدوية، وحمل عليه بسيف النبي عليه السلام، وأعانه جبريل عليه السلام

ليقتله، فضربه ضربة شطرته نصفين، فذهب شطر في الشرق والآخر في الغرب "(١١٨) وبعد ذلك حملت "الجن على الأمام (الله ) بعد قتله للتنين والأمام يحصد أرواحهم تعينه الملائكة، الى أن أيقنت الشياطين والعفاريت والجن بعدم جدوى محاربة الأمام (الله ) لعجزهم على الأنتصار عليه، فطلبوا منه الأمان ودخلوا في الأسلام، وبذلك أنتهت محنة هذه القبيلة وعاد الأمام (الله ) الى المدينة وقتل الأمام منهم في هذه الحرب سبعة عشر الف من الجن والعفاريت الملعونين". (١١٩)

وهذه شبجاعة منقطعة النظير للأمام (الكلا) في عالم تحكمه الجن والعفاريت والشياطين استطاع ان يدخلهم الى حضيرة الاسلام وينتصر عليهم، وهذه صورة من صور الشجاعة التي رسمها الموريسكيين له.

# ٩. قصة على والصبايا الأربعين

هذه القصة غريبة بعض الشيء من شخصية الأمام (الله عرفها عنها التاريخ، اذ أراد الراوي أبراز فضله وشجاعته من خلال رؤيته للأحداث من وجهة نظره والتي تعكس وجهة نظر الموريسكيين، أذ عرف عن الأندلسيين قصص حبهم وعشقهم الذي أندمج مع بيئتهم وطبيعتها الخلابة، وربيا أراد الراوي الموريسكي من خلال هذا الأنطباع ان يقرب شخصية الأمام (الله ) من شخصية الأندلسي، فيا بعد الموريسكي ليعطي صورة اليهم بقرب الأمام (الله ) وطباعة وشخصية منهم، ليخلص من هذا القرب ببعض الأنتهاء الذي يربطهم به فيستلهمون من شخصيته بعض ما يتمتع به من شجاعة وأقدام وتضحية في سبيل الدين والوطن.

أستهل الراوي حكايته هذه على التركيز على زواج الأمام (الله) من السيدة فاطمة الزهراء (الله) ومن ثم خلق رابط بين هذا النواج ومنهج الراوي بتسليط الضوء على شجاعته أقدامه، والراوي ارتكز في بداية هذه القصة على حدث حقيقي أذ أن الزهراء (الله) كانت قد أشتكت لأبيها الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) من نساء قريش اللواتي عيرنها من ان ابيها زوجها من رجل فقير، فهو يروي أنه في صباحة زواج الأمام (الله) من السيدة الزهراء (الله) "ذهبت الى الطاحونة والحناء ما زالت في يدها، وفي اليوم التالي أرادت أن تطحن، فأذا بأربعين صبية يمرون عليها، متوشحات بالحرير واللؤلؤ والياقوت، ومعهن عجوز لعنها الله، فلما دخلن على فاطمة قالت لها العجوز: - يا فاطمة، أين حسنك وأين محياك الجميل وأين قدرك ؟ يا فاطمة، كان بوسعك أن تتزوجي بسيد من بني قريش، وتتوشحين بمثل ما ترتديه هاتيك الصبايا من الحرائر واللؤلؤ والياقوت، لقد تزوجتي من علي بن أبي طالب وفيه أربع مثالب وعيوب: - فعلي خفيف الشعر، وعلي ضخم الوسيعة، وعلي نحيف الساقين،

وعلى فقير لا يملك شروى نقير. ومضوا عنها وتركنها تنتحب "(١٢٠).

نلاحظ أن الراوي يُلبس أحداث المدينة ثوباً أندلسياً أذ لا وجود للطواحين في زمن الأمام علي (الكلام)، ولا وجود لهكذا نسوة يلبسن الحلي والجواهر بهذه الكم، ولا توجد تلك الأمور ألا في مخليه الموريسكي بالنسبة للمشرق. فلها دخل عليها الأمام علي (الكلام) ووجدها تبكي وعرف السبب أخذ يفند أقوال العجوز بأنه خفيف الشعر من لبس البيضة في الحرب، وبطنه أصبحت كذلك لأنه باب مدينة العلم وقد ملئت علها، وساقيه من كثر الحروب وركب الجواد، واما فقره فقد أجابها "يا فاطمة، أولاً تستحين من أن يعيبني بالفقر وابوك النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) أفقر مني ؟ فلها أنتهى على من قول هذه الكلهات غضبت فاطمة غضباً شديداً، وذهبت الى بيت أبيها، فندم علي على ما قال"(۱۲۱).

نلاحظ من أجوبة الأمام (اليك) حول ما عُد من مثالب عليه أنه سخرها مناقب له، ولم يثبت عن الأمام (الك) في سيرته مع الزهراء (الك) أن غضبت بهذا الشكل أو نعتها الأمام (الك) بهذه الألفاظ، ألا أن الراوي - وكما أسلفنا سابقاً - يلبس الأمام (الك) بعض الصفات التي يتحلى بها أنطلاقاً منه ومحيطة.

ويحاول الراوي أصلاح موقف الأمام (الكلاء) من السيدة فاطمة (الكلاء) وما ترتب على ذلك من خوفه من أن يكون الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) قد حمل عليه بعض ما قال لفاطمة، فجعل بطله يدعوا الله تعالى – أن يرسل له جيش يحاصر المدينة ثم يظهر شجاعته أمام الزهراء (عليها السلام) وابيها (صلى الله عليه وآله وسلم) والمسلمين لكي يريها بطولاته أمام عينيها لتفتخر به الزهراء أمام نساء المدينة لاسيها العجوز ونسوتها الأربعين، وفعلا أستجاب الله تعالى الى دعوة الأمام على (الكلاء)، ويأتى جيش يحاصر المدينة يبلغ تعداده ثمانين الف فارس، من كل حدب وصوب.

وارسل الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) الى الأمام (الله الله) ليشاوره بخصوص هذا الجيش فيرد عليه قائلا: - " يا رسول الله ماذا أمرت لهذا الجيش ؟ فقال النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم): - يا على لقد أعددنا شيئاً.

فقال على :-

وما هو ذلك الشيء ؟

فقال النبي :-

يا علي اليوم يوم الجمعة، سنخطب في المسلمين، وغداً الأحد (!) عيد النصاري لعنهم الله، ويوم الأثنين أن شاء الله نخرج مع المهاجرين والأنصار ". (١٢٢)

وهذا دليل آخر على أن الراوي يتكلم بلسان حاله وهو واضح من خلال نظرته الى يوم الأحد بإعتباره عطلة النصارى. أذ لا يوجد هذه النظرة الى الأحد في ألا في أسبانيا، وألا ما علاقة الأحد وعطلته والنصارى بحرب مع المشركين في الجزير العربية وبعد ذلك يضع الأحد مباشرة بعد الجمعة ولا أعلم كيف أستساغ ذلك.

وهنا يبرز الأمام (الكليلاً) شـجاعته قائلاً: - " يا رسول الله، تترك المدينة سبعة أيام وفيها علي بن أبي طالب، وشرف ربي وكرمه لن يخرج اليهم سـواي، وثقتي في الله أنه سـيعينني، وهو على كل شيء قدير (١٢٣)

والراوي هنا جعل شخصية الأمام (السلام) أثبت في هذا الموقف من شخصية الرسول (صلى الله عليه وآله عليه وآله وسلم) وهو أمر مجانب الحقيقة. وطلب الأمام علي (السلام) من الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) أن يرسل الى فاطمة (السلام) وأن يقول لها "أن تصعد الى جدران المدينة تلك، وأن تبعث لطلب الصبايا الأربعين والعجوز حتى يرين ماذا سيفعل ذو الشعيرات القليلة ".(١٢٤)

وتأتي فاطمة (الله) والصبايا المتوشحات بالحرير ومعهن العجوز لعنها الله. ولم تكن فاطمة تلبس شيئاً من ذلك. "عندئذ بعث الكريم بكرمه جبرائيل عليه السلام كي يذهب الى رضوان خازن الجنان ليعطيه ثوبا من ثياب الجنة لتلبسه فاطمة بين تلك الصبايا، وكذلك فعل جبرائيل، فجاء بثوب من ثياب الجنة ولبسته فاطمة وعجبت الصبايا من جمال هذا الثوب ".(١٢٥)

ولتأكيد على فقر الأمام على (النه ) فقد جعل الراوي أيضا حصان الأمام (النه ) هزيل ضعيف لم يأكل منذ أربعة أيام. وخاطبه قائلاً "يا حصاني، لو فعلت معي أمراً منكراً لتركتك في يد من يرانا ولا نراه. عندئذ نهض الحصان، فوضع عليه السرج وشد الحزام وأمتطق سيفه وركب حصانه، وبدا كأنه أسد هصور ". (١٢٦)

وخرج الأمام علي (النه مله) مودعاً الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) والصحابة حتى بكى "النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) وجميع الصحابة ".(١٢٧)

وطلب الأمام المبارزة من الملك فأمر الملك أحد شـجاعته بالبروز الى الأمام وقال له:- " من أنت أيها الفارس ؟ قال على بن أبي طالب :-

- أسمي على طرف رمحي، فلن يعرفه ألا من يغلبني.
  - وقال له على :-
- أيها الفارس، لماذا جئتم بهذا الجيش، وماذا تريدون من تلك المدينة ؟

قال الفارس: -

- جئنا لهدم المدينة، ولكي نحمل رأس علي بن أبي طالب (عليه السلام) ورأس النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ". (١٢٨) وهنا ومن مقولة الفارس الشجاع يتبين مدى اهمية الأمام (اليلا) ومكانته في ذلك الوقت، أذ جعلته الرواية صنو لصاحب الدعوة (صلى الله عليه وآله وسلم) بحيث أن تلك الجيوش تجيشت لأمرين فقط أحدهما القضاء على الأمام علي (الله ). فيتبارزان معاً بشجاعة فائقة فيضرب الأمام علي (الله ) الفارس بسيفه ضربة شقه نصفين وشطرت حصانه كذلك، وسارع بروحه الى النار " (١٢٩).

ويتدارك الأمر الملك بعد أن تعرض لأحراج شديد أمام شجاعة الأمام علي (الله أذ أن فارس واحد أحرج الألوف المؤلفة فخاطبهم مثيراً فيهم روح القتال قائلاً " ألا من يأتيني برأس هذا الفارس و أنا أهبه أبنتي ونصف مملكتي ". (١٣٠)

ويبرز له فارس من أشجعهم ويقتله الأمام على (السلام) أيضاً.

- " ثم هتف علي بن أبي طالب :-
- أنا علي، فمن لم يعرفني سأعرفه بأسمه.
- فلما قال على ذلك أصابهم الخزي والعار، وصاح بهم :-
- فليخرج منكم الفارس أثر الآخر، أو لتجتمعوا كلكم.
- فأجتمع إليه عشرة فرسان، فقتل منهم خمسة وهرب الآخرون.
  - وعاد على يهتف :-
  - أخرجوا يا أعداء الله فليس هناك أسم فوق أسمى.

ولما لم يخرج أحد، أخترق علي وسط الجيش، وأختفى في الناس ساعة عظيمة الهول، ولم يعرف عنه فيها خبر،

وبكي النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) لفقد على ". (١٣١)

ثم خرج الأمام على (الله ) من الجيش وقد أثخن فيهم القتل والجروح وثيابه كلها ملطخة بالدم. وتنتهي المعركة بأنتصار الأمام على (الله ).

وبعد ذلك نأتي الى محور الحكاية وهي موقف السيدة الزهراء (عليها السلام) من تلك الشجاعة أذ أقبل لها اللها الأمام علي (الكلام) وخاطب الصبايا قائلاً: - "يا جماعة الصبايا، ماذا ترين فيمن هو قليل الشعر، وضخم الوسيعة، ونحيف الساقين وفقير". (١٣٢)

فأحرجهن بسؤاله، ثم عرض عليهن الأسلام فأسلمن، وقال الراوي " فقال الأمام علي بن أبي طالب للعجوز :-

- هل ستقولين لا أله ألا الله محمد رسول الله ؟

فقالت العجوز :-

- واللات والعزى، لو قطعوا لساني قطعا ونشروني بالمنشار، ما قلت هذه الكلمات أبداً.

عندئـذ أمسـك بها علي بـن أبي طالب، وضربها ضربة شطرتها شطرتين، وسـارع الله بروحها الى النار". (١٣٣)

ومن خلال هذا النص نرى مدى جهل الراوي بتفاصيل التركيبة السكانية لأهل المدينة وديانتهم، أذ يعتقد أن هناك من كان يعبد الات والعزى بهذة الصراحة، على أعتبار أنتشار هذا الدين في الجزيرة العربية بصورة كبيرة وظاهرة للعيان وهو خطأ تاريخي.

#### الهو امش:

- ١٠ مرثيدس، غارثيا أرينال، الموريسكين الأندلسيين، ترجمة جمال عبد الرحمن، مجلس الأعلى للثقافة، (مصر، ٢٠٠٣ م)، ص٣٦-٣٨.
- أورتادو دي مندوثا، حرب غرناطة، ترجمة أيهان عبد الحليم وسلوى محمد، المركز القوي للترجمة، (مصر،٢٠٠٨م)
   ص ٣٧-٣٧.
- ٣. ينظر مظهر، على، محاكم التفتيش في أسبانيا والبرتغال وغيرها، المكتبة العلمية، (مصر، بلات)، ص١٣٧-١٣٨.
  - ٤. المرجع نفسه، ص٤٩.
- دومینغیث أورتیث، برناند فینسینت، تاریخ الموریسکین مأساة أقلیمیة، ترجمة عبد العال صالح، المجلس الأعلی للثقافة، ( مصم ، ۲۰۰۷م)، ص ۱۳۸ ۱۳۹.
- حتاملة، محمد عبده، الأندلس التاريخ والحضارة والمحنة، مطابع الدستور التجارية، (الأردن، ٢٠٠٠م)، ص
   ٦٧١ ٦٧٢.
- ٧. فضل، صلاح، ملحمة المغازي الموريسكية دراسة في الادب الشعبي المقارن، دار المعارف (لبنان، ١٩٨٩م)، ص٢٥.
  - فضل، ملحمة المغازى الموريسكية، ص٢٧.
- الونشريسي، ابو العباس أحمد بن يحيى بن محمد التلمساني، (ت١٥٠٨ هـ/ ١٥٠٨م)، اسنى المتاجر في بيان أحكام من غلب على وطنه النصارى ولم يهاجر، وما يترتب علية من الصعوبات والزواجر، تحقيق حسين مؤنس، صحيفة معهد الدراسات الاسلامية في مدريد، مج ٥٠٥ ١-٢، لسنة ١٩٥٧م، ١٢٩٠.
- 10. عنان، محمد عبد الله، دولة الاسلام في الاندلس نهاية الاندلس وتاريخ العرب المتنصرين، الهيئة المصرية العامة للكتاب، (مصر، ٢٠٠١م)، ج٧، ص٣٤٣.
  - ١١. فضل، ملحمة المغازى الموريسكية، ٣١-٣٢.
  - ١٢. النبوءة لا تحتاج الى قول بأنها موضوعة فسطورها تبنى عن ذلك.
    - ١٣. مرثيدس، الموريسكيون الأندلسيون، ص٦٣-٦٤.
      - ١٤. المرجع نفسه، ص٦٤.
      - ١٥. المرجع نفسه، ص٦٥.
      - ١٦. المرجع نفسه، ص٦٦.
      - ١٧. فضل، ملحمة المغازى الموريسكية، ص ٨٩.
        - ١٨. المرجع نفسه، ص٨٩.
      - ١٩. مرثيدس، الموريسكيون الأندلسيون، ص٧٩.
      - ۲۰. فضل، ملحمة المغازى الموريسكية، ص٨٩-٩٠.
- ٢١. عبد الرحمن، جمال، قراءة في المخطوط ٩٦٥٤ بمكتبة أسبانيا الوطينة، نشر ضمن كتاب دراسات أندلسية موريسكية، المركز القومي للترجمة، (مصر، ٢٠٠٨م)، ص١١٢٠.
- 22. Galmes de Fuentes:El Libro de las Batallas tomo I ed. Gredos Madrid 1975 p.51.
  - ٢٣. عبد الرحمن، قراءة في المخطوط ٩٦٥٤، ص١١٣.
    - ۲٤. المرجع نفسه، ص١١٣.
- ٢٥. شانت ياقب هو القديس يعقوب وهو احد حواريين السيد المسيح (عليه السلام)، الذي يقال انه وصل في تبشيره

بالمسيحية الى جليقة في اقصى الشهال الغربي لاسبانيا، ويقال انه قتل هناك فحمله تلاميذه بعد مقتله إلى البحر فقادتهم الرياح إلى هذا المكان، وقاموا بدفن الجثة هناك، ومع مرور الوقت إندثر القبر ولم يعرف مكانه، إلى عام ٢٢٠ هـ/ ٢٥٥م)، عندما زعم أحد القساوسة أنه اكتشف القبر، وقد أرشده ضوء نجم، فصدقها الناس، وعندها أصبحت هذه الأرض مقدسة لدى النصارى، فأنشأت فوقها كنيسة، وأصبح الناس يقيمون حول هذه الكنيسة إلى أن تطورت وأصبحت مدينة سميت بمدينة شانت ياقب وهي بالإسبانية (سانتياغو دي كومبوستيلا) وكلمة كومبوستيلا مشتقة من الكلمة اللاتينية والتي تعني سهل النجمة، والذي اهتدى به القس.

ينظر حول ترجمته

- ٢٦. عبد الرحمن، قراءة في المخطوط ٩٦٥٤، ص١١٣.
  - ۲۷. المرجع نفسه، ص۱۱۹.
  - ۲۸. المرجع نفسه، ص۲۰.
  - ٢٩. فضل، ملحمة المغازي الموريسكية، ص١٧٠.
  - ٣٠. فضل، ملحمة المغازي الموريسكية، ص١٧١.
    - ٣١. المرجع نفسه، ص١٧٤.
    - ٣٢. المرجع نفسه، ص ١٧٥.
    - ٣٣. المرجع نفسه، ص١٨٢.
      - ٣٤. المرجع نفسه، ١٨٢.
    - ٣٥. المرجع نفسه، ص١٨٩.
    - ٣٦. المرجع نفسه، ص ١٨٩.

    - ٣٧. المرجع نفسه، ص١٩٢.
    - ۳۸. المرجع نفسه، ص۱۹۲.
    - ٣٩. المرجع نفسه، ص١٩٣.
    - ٤٠. المرجع نفسه، ص١٩٣.
    - ٤١. المرجع نفسه، ص١٩٤.
    - ٤٢. المرجع نفسه، ص١٩٥.
    - ٤٣. المرجع نفسه، ص١٩٥.
    - ٤٤. المرجع نفسه، ص١٩٦.
    - ٤٥. المرجع نفسه، ص١٩٧.
    - ٤٦. المرجع نفسه، ص١٩٨.
    - ٤٧. المرجع نفسه، ص٢٠١.
    - ٤٨. المرجع نفسه، ص٢٠١.
    - ٤٩. المرجع نفسه، ص٢٠٢.
    - ٥٠. المرجع نفسه، ص٢٠٢.
    - ٥١. المرجع نفسه، ص٢٠٣.

- ٥٢. المرجع نفسه، ص ٢٠٣.
- ٥٣. المرجع نفسه، ص٢٠٥.
- ٥٤. المرجع نفسه، ص٢٠٩.
- ٥٥. المرجع نفسه، ص٢٠٩.
- ٥٦. المرجع نفسه، ص٢١٠.
- ٥٧. المرجع نفسه، ص٢١١.
- ٥٨. المرجع نفسه، ص٢١١.
- ٥٩. المرجع نفسه، ص٢١٥.
- ٦٠. فضل، ملحمة المغازي الموريسكية، ص٢١٦.
  - ٦١. المرجع نفسه، ص٢١٦.
  - ٦٢. المرجع نفسه، ص٢١٦.
  - ٦٣. المرجع نفسه، ص٢١٧.
  - ٦٤. المرجع نفسه، ص٢١٨.
- ٦٥. مرثيدس، الموريسكيون الاندلسيون، ص٨٥.
  - ٦٦. المرجع نفسه، ص٨٦.
  - ٦٧. المرجع نفسه، ص٨٧.
  - ٦٨. المرجع نفسه، ص٩٠.
  - ٦٩. المرجع نفسه، ص٩١.
  - ، ، ، ، ہو جع عصصه علی، ، ،
  - ٧٠. المرجع نفسه، ص٩١.
  - ٧١. المرجع نفسه، ص٩٣.
  - ۷۲. المرجع نفسه، ص۹۳.
  - ٧٣. المرجع نفسه، ص٩٣.
  - ٧٤. المرجع نفسه، ص٩٤.
  - ٧٥. المرجع نفسه، ص٩٤.
  - ٧٦. المرجع نفسه، ص ٢٣٧.
  - ٧٧. المرجع نفسه، ص٢٣٧.
  - ۷۸. المرجع نفسه، ص۲۳۸–۲۳۹.
    - ٧٩. المرجع نفسه، ص٢٥٠.
    - ٨٠. المرجع نفسه، ص٢٥١.
    - ٨١. المرجع نفسه، ص٢٥٣.
    - ٨٢. المرجع نفسه، ص٥٥٥.
    - ۸۳. المرجع نفسه، ص۲۵۵.
    - ٨٤. المرجع نفسه، ص٢٥٦.
    - ٨٥. المرجع نفسه، ص٢٥٧.

- ٨٦. المرجع نفسه، ص٢٦٠.
- ٨٧. المرجع نفسه، ص٢٦٠.
- ۸۸. المرجع نفسه، ص۲۶۱.
- ٨٩. المرجع نفسه، ص٢٦٢.
- ٩٠. فضل، ملحمة المغازى الموريسكية، ص٢٦٣.
  - ٩١. المرجع نفسه، ص٢٦٤.
  - ٩٢. المرجع نفسه، ص٢٦٠.
  - ٩٣. المرجع نفسه، ص٢٦٧.
  - ۹۶. المرجع نفسه، ص۲۶۷.
  - ٩٥. المرجع نفسه، ص٢٦٩.
  - ٩٦. المرجع نفسه، ص٢٧١.
  - ۲۱: ۱۸رجع فعست کس ۱۱،
  - ۹۷. المرجع نفسه، ص۲۷۲.
  - ۹۸. المرجع نفسه، ص۲۷۲.
  - ٩٩. المرجع نفسه، ص٢٧٢.
  - ١٠٠. المرجع نفسه، ص٧٧٣.
  - ١٠١. المرجع نفسه، ص٢٧٤.
  - ١٠٢. المرجع نفسه، ص ٢٧٤.
  - ١٠٣. المرجع نفسه، ص٢٧٥.
  - ١٠٤. المرجع نفسه، ص٢٧٦.
- 100. النقدي، جعفر، الأنوار العلوية والأسرار المرتضوية (في أحوال أمير المؤمنين وفضائله ومناقبه وغزواته "ع ")، المطبعة الحيدرية، (النجف الاشرف. ١٩٦٢م)، ص ٢٦٥.
  - ١٠٦. فضل، ملحمة المغازى الموريسكية، ص٢٧٨.
    - ١٠٧. المرجع نفسه، ص٢٨٠.
    - ١٠٨. المرجع نفسه، ص٢٨١.
    - ١٠٩. المرجع نفسه، ص٢٨١.
    - ١١٠. المرجع نفسه، ص٢٨١.
    - ١١١. المرجع نفسه، ص٢٨٢.
    - ١١٢. المرجع نفسه، ص٢٨٤.
    - ١١٣. المرجع نفسه، ص٢٨٥.
    - ١١٤. المرجع نفسه، ص ٢٨٦.
    - ١١٥. المرجع نفسه، ص٢٨٦.
    - ١١٦. المرجع نفسه، ص٢٨٧.
    - ١١٧. المرجع نفسه، ص٢٨٩.
    - ١١٨. المرجع نفسه، ص٢٨٩-٢٩٠.

- ١١٩. المرجع نفسه، ص٢٩١.
- ١٢٠. المرجع نفسه، ص٢٩٣.
- ١٢١. المرجع نفسه، ص٢٩٥.
- ١٢٢. المرجع نفسه، ص٢٦٩.
- ۱۲۳. فضل، ملحمة المغازى الموريسكية، ص٢٩٧.
  - ١٢٤. المرجع نفسه، ص٢٩٧.
  - ١٢٥. المرجع نفسه، ص٢٩٧.
  - ١٢٦. المرجع نفسه، ص٢٩٧-٢٩٨.
    - ١٢٧. المرجع نفسه، ص٢٩٨.
  - ۱۲۸. المرجع نفسه، ص ۲۹۸ ۲۹۹.
    - ١٢٩. المرجع نفسه، ص٢٩٩.
    - ١٣٠. المرجع نفسه، ص٢٩٩.
    - ۱۳۱. المرجع نفسه، ص۳۰۰.
    - ۱۳۲. المرجع نفسه، ص۳۰۰.
    - ۱۳۳. المرجع نفسه، ص۳۰۱.

#### الخلاصة

- 1. كانت محاكم التفتيش بمثابة الموت المحقق لمن يمثل أمامها، وكانت أدوات فاعلة لمحو آثار العرب وتراثهم (نسبياً) في إسبانيا.
  - ٢. احتفاظ الموريسكيين بدينهم وتمسكهم به رغم ما تعرضوا اليه من محن في سبيل ذلك.
  - ٣. اضطرارهم الى اللجوء الى التقية في تعاملهم مع الإسبان من أجل الحفاض على دينهم.
- ٤. ممارسة الإسبان بعض التنصير القسري على مسلمي الأندلس بائت بالفشل أمام تمسك الأندلسيين بدينهم.
- ٥. حب الأندلسيين لأرضهم ودفاعهم عن وطنهم جعلهم يتمسكون بالأرض حتى وأن خالفوا بعض الفتاوى التي تحثهم على الرحيل.
- ٦. اللجوء الى بث الأمل في الأمة الأندلسية المنكوبة من خلال أستذكار تاريخهم الأسلامي المشرقي.
- ٧. اعتمادهم على شخص الأمام علي (عليه السلام) في تحفيز المسلمين على الثورة من خلال ابراز شجاعته التي تحلى بها.
  - ٨. كان الأمام (عليه السلام) خير من مثل الوجه الرسالي للإسلام الحقيقي علماً وورعاً وشجاعة.
- ٩. أتسمت شخصية الأمام علي (عليه السلام) بنظر الموريسكي بالكمال الأنساني في شجاعته، أذ عول عليه في كل ملمة المت بالمسلمين فكان المفزع لهم، ولم يخيب أمالهم في كل حرب خاضها اذ أنتصر في كل حروبه على أعداء الدين.
- ١٠. أضيفت على شخصية الأمام على (عليه السلام) أحداث وبطولات أقرب الى الأسطورة فظهرت شخصيته أشبه في بعض الأحيان الشخصيات الأسطورية اليونانية.
- 11. أنتقلت أخبار الأمام (عليه السلام) وشجاعته الى الأسبان فعرفوه عن طريق الأندلسيين وأعجبوا بشجاعته وربها تمنوا على تاريخهم بشخص مثله فأعتقدوا أنه أحدى شخصياتهم التاريخي في ما بعد.
- ١٢. لم تمثل هذه المغازي مغازي الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) من حيث الدقة في الرواية

- التاريخية أذ أنحرفت في كثير من الأحيان عن المغازي وأحداثها الثابتة تاريخياً.
- ١٣. لم يذكر الراوي تاريخياً واحداً لتلك المغازي خلافاً لما هو معول به في التراث المشرقي.
- 14. تكلم الراوي في كثير من الأحيان على لسان الأمام (عليه السلام) حتى أخرجه ذلك عن حقيقة شخصيته، كأمثال اللعن والشتم التي أجراها الراوي على لسان الأمام على (عليه السلام) وهو مالم يعرف عنه.
  - ١٥. رواية المغازي مرسلة لم تنسد سنداً تاريخياً وهي أشبه بالأدب الشعبي منه الى المغازي.
- 17. الخلط الواضح بأسماء الشخصيات الأسلامية سواء كانت فيها يخص الراوي او الشخصيات الأسلامية ذات الحدث التاريخي في المغازي اذ يخلط الراوي بالأسماء أو يعهد الى شخصيات غير معروفة ويتحدث عنها.
- ١٧. جعل الراوي التام بالشخصيات الأسلامية التي تروي سيرة الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) وقربها وبعدها عن زمانه اذيروي في بعض الأحيان في مغازيه الصحابي من التابعي وبعضهم غير معووفين تاريخياً.
- 11. جعل الراوي خالد بن الوليد شخصية رديفة الى الأمام (عليه السلام) لشجاعته، غير أنه لم يرتقني الى مستوى الأمام (عليه السلام) وشجاعته لذلك تراه في كل واقعة يستنجد بالأمام علي (عليه السلام).
- ١٩. كان لسيف الأمام (عليه السلام) ذو الفقار حضوراً في الرواية التاريخية عند الموريسكين نظرا لصيته الذائع كسيف رافق بطولات حاملة.
- ٢٠. أعجاب الراوي بشخصية الأمام على (عليه السلام) جعله يقع في خطأ كبير أذ نسب الى الأمام (عليه السلام) القصة التي دارت أحداثها بينه وبين السيدة فاطمة الزهراء (عليه السلام)، أذ لم يعرف عن الأمام (عليه السلام) أنه كان يرأي في أعماله وسائر حروبه، ولم يصل الأمر به الى التخاصم مع زوجته الزهراء بهذه الأمور السطحية.
- ٢١. كانت النهاية بالموت لكل من أعترض طريق الأمام (عليه السلام) وكان الباحث على يقين من ذلك فكان يختم بكلامه "وجعل بروحه الى النار" ثقة منه به وبشجاعته.

- ٢٢. لم يؤثر في أغلب الأحيان التراث الأموي المتواجد في الأندلس على حب الموريسكيين وتعلقهم بالأمام (عليه السلام)، أو ربها لبعد المساحة التاريخية بين الأمويين والموريسكيين أو لعله تنوسي أمرا لخلاف ذلك وأهتموا بأستعادة أمجادهم الضائعة .
- ٢٣. أعتامد الراوي على ثقافته الأندلسية الإسبانية والصاقها بالأمام (عليه السلام) غير مدرك للفرق بين الثقافة المشرقية والأندلسية الإسبانية .

# الفصل الثاني: أهل البيت (عليهم السلام) في الاستشراق الفصل الثاني:

مارمول كاربخال إنموذجاً (١٥٢٠-١٦٠٠م)

#### المستخلص:

اهتم هذا البحث بتتبع احوال اهل البيت (عليهم السلام) في الاستشراق الاسباني بعصوره الاولى وبدايات تلامسهم مع العرب، ولاسيما عند مارمول كاربخال الذي يعد من اوائل الاسبان الذين كتبوا في تاريخهم عن المسلمين، محاولين بصوره او اخرى تفهم طبيعة المسلم وديانته للتعرف عليها عن كثب لإ فحامهم فكريا وكذلك التعرف على حياتهم الخاصة من اجل فهم طبيعة المسلم لمحاكاته فكريا تأثر بالمسلمين لما يمتلكوه من حضارة متميزة في ذلك الوقت. واستطعنا تتبع سيرة اهل البيت (عليهم السلام) من خلال مؤلفات هذا المستشرق، الذي تشوبها معلومات مغلوطة احياناً، او مقصودة احياناً الاحداث النادرة الخرى محاولة منه لتشويه صورتهم لاسيما صاحب الرسالة (ص) منهم، غير متناسين الاحداث النادرة التي يذكرها، والتي اختلف فيها المسلمون فيما بينهم، فوافق فرق وخالف اخر حسب رؤيته للأحداث.

#### **Abstract**

This paper traced the accounts provided by the early Spanish orientalists of the prophets' family (Ahlu Albait) especially in Marmool Karbakhal's work who is considered one of the earliest Spanish scholars to write about the Muslim in an attempt to understand the nature of Islam and that of Muslims whose civilization was of interest to many at the time. The researcher has traced the accounts of Ahlu Albait provided by this orientalist; these accounts sometimes included intentionally misleading information in order to defame Ahlu Albait's image. The paper highlights how Karbakhal cherry picked certain historical events to support his view as he agreed with some historical accounts and refuted others based on his bias.

#### المقدمة

## اولاً: الاستشراق الاسباني

كان الاسبان من أوائل الشعوب الاوربية الذين احتكوا احتكاكاً مباشراً بالحضارة الإسلامية. نظراً لان المسلمون قد استمروا بالسيطرة على اسبانيا لأكثر من ثمانية قرون. لذلك من الممكن ان نعد الاستشراق الاسباني هو الرائد الأول في الدراسات الإسلامية في اوروبا الاسبها وان بعض هؤلاء الاسبان قد اعتنقوا الديانة الإسلامية والبعض الاخر استعربوا الثقافة العربية الإسلامية ونهلوا من معينها ويطلع عليهم تاريخيا اسم المستعربون.

واخرون جاوروها فاصبحوا جزءاً من هذه الحضارة فكان الحوار الحضاري بين أبناء الأرض المشتركة يتخلله حوار او صراع ديني فضلا عن السياسي - من اجل اثبات احقية اتباع الملتين بديانتهم والتعرف عن قرب على تلك الديانات وما تحمله من ايدلوجية فكرية محاولة التأثير باتباع كليها او النيل من الطرف الاخر وقد سخّر الاسبان منذ وقت مبكر امكانياتهم العلمية في سبيل التعرف على الطرف الاخر فاخذوا يقتربون بالدرس والمطالعة من الحضارة المجاورة لهم وبعثوا طلابهم ينهلون من معين المعرفة الإسلامية التي اعجبوا بها ايها اعجاب اذبرز الاستشراق هنا لإيقاف التأثير الإسلامي في العالم الغربي، ثم تطور ليخدم مشروع تنصير المسلمين. وقد كان هدف الاستشراق منذ نشأته خدمة الكنيسة ، "وقد تعاونت الكنيسة مع ملوك اوروبا على شد ازر المستشرقين والتمكين لهم في مهمتهم التي كان نصفها الأول سياسياً ونصفها الاخر تبشيريا تعصبياً " وحسب ما يرى بعض الباحثين فان التي كان نصفها الأول سياسياً ونصفها الاخر تبشيريا تعصبياً " وحسب ما يرى بعض الباحثين فان الاستشراق قد يبدأ بنشاط الرهبان في مجال الترجمة، حيث توجهت البعثات العلمية المسيحية الى الاندلس"؛

ونمت الدراسات العربية في اسبانيا بطريقة تختلف عن ما هي علية في البلدان الاوربية الأخرى، بدافع الاهتمام بماضي البلاد والمشاركة بدافع الحماس غالباً في الصراع الدائر حول طبيعة القرون الثمانية للسيادة الإسلامية وقيمتها. إذ تعد العمارة والنقوش، والعملات، والوثائق المحفوظة شاهداً ناطقاً على سطوة التأثير العربي في الالفاظ الاسبانية والاسهاء الجغرافية لشبه الجزيرة".

وربه حاول بعض المفكرين ابراز الأثر الكبير للحضارة العربية الإسلامية على اوروبا، ومنهم على سبيل المثال الأمير تشارلز ولي عهد بريطانيا اذ صرخ قائلاً "ان هناك قدراً من الجهل بالفضل الذي تدين به ثقافتنا وحضارتنا لعالم الإسلام، فالعالم الإسلامي في العصور الوسطى كان عالماً

ازدهر فيه الباحثون المختصون ورجال العالم، ولكننا جنحنا الى تجاهل ذلك، وقللنا من اهميته ثمان مائة سنة، كانت اوروبا خلالها عالة على اسبانيا الاسلامية، التي حافظت على العلوم والمعارف، فوضعت الثقافة الإسلامية بالأندلس أساس اللبنات الأولى للنهضة الاوربية" ويضيف "كانت اسبانيا في عهد المسلمين اكثر من مجرد مخزن للاحتفاظ بالعلوم والمعارف الشرقية، بل فسرت تلك الحضارة، وتوسعت بها، وقدمت مساهمة هامة في جانبها في كثير من مجالات البحث الإنساني، في العلوم والفلك والرياضيات والجبر، والقانون والتاريخ والطب وعلم العقاقير والبصريات والزراعة والهندسة المعارية وعلم الدين والموسيقي، وقد ساهم ابن رشد في الشرق في دراسة الطب ومماسته بطرائق انتفعت بها اوروبا لقرون عدة"٧.

وقد تميزت المدرسة الاسبانية "عن غيرها من المدارس الاوربية بعكوفها على الإنتاج الفكري الذي تركه المسلمون في اسبانيا. ومن ثمة أُتيحت للإسبان فرصة تأسيس دراسات تاريخية - فكرية - نقدية اعتهادا على الوثائق والاثار الشاهدة وليس على الفرض والتخمين بالإضافة الى الثنائية الأولى (ذات/ اخر) يأتي الوجه الاخر للإشكالية وهو (سيرة/ تأريخ) = (سيرة/ استشراق)^.

وفيها يتعلق بالدراسات التاريخية حول سيرة الرسول محمد ( على المحاولات لبداية اهتمام الاسبان بالسيرة النبوية يعود الى القرن التاسع الميلادي فقد كانت أولى المحاولات لبداية النبوية فقد اهتم الاسبان بحادثة الاسراء والمعراج والتي هي جزء من سيرة الرسول محمد ( على التي والتي ترجمت الى الاسبانية، وهي التي اوحت الى دانتي كتابه الكوميديا الالهية ' '.

وترجمت هذه القصة الي الاسبانية سنة ٦٦٦هـــ/ ١٢٦٣م او سنة ٦٧٥هـ/ ١٢٧٧م ( وتحديداً في زمن الفونسو العالم ٢٠ ومنها انتقلت الى اللاتينية والفرنسية ٢٠.

وكانت هذه القصة هي اكبر قصص السيرة النبوية انتشرت في اسبانيا واوروبا وكون الغرب صورته عن صاحب الرسالة (علم) من خلال تلك الروايات التي تناقلها الاندلسيون في كتبهم وفي تراثهم الشعبي "الا ان معظم الكتابات الغربية ومنها الكتابات الإسبانية التي تناولت سيرة النبي (علم) قد تلوثت بفيروس مناخ المواجهة بين الشرق والغرب، وانتمت الى نظام من المعرف محكومة بعلاقات القوة والمصالح الدنيوية التي كثيراً ما تتخذ الدين مظلة أيديولوجية لها، وتتخذ ذلك ذريعة لتدجين الاخر واحتوائه، والسيطرة عليه وتقدير مصره "كان.

# ثانياً: المستشرق مارمول كاربخال (٢٥١-١٦٠٠م).

من هؤلاء المستشرقين الذين كتبوا في التاريخ الإسلامي في ثنايا كتبهم وتناولوا حياة الرسول محمد ( الشيخ ) بشيء من الاختصار المؤرخ والكاتب الاسباني مارمول كاربخال.

#### ١. ولادته ونشأته:

ولد مارمول في غرناطة سنة ١٥٢٠م "وخرج من مسقط راسه وهو حديث السن، فسار في جيش الامبراطور شارلكان الذي غزا تونس سنة ٩٤٢ه هـ/ ١٥٣٥م وحضر احتلال هذه المدينة، وبعد مغادرة الاسطول الامبراطوري لتونس بقي مارمول في شال افريقيا يقوم بمهمة كلفه بها شرلكان، وطال مقامه في هذه البلاد نحو اثنتين وعشرين سنة، اسر خلالها من طرف الشرفاء السعديين، وبقي عندهم اسيراً سبعة أعوام وثهانية اشهر، يسير في ركابهم اين ما ساروا عبر بلاد السوس الأقصى والصحراء. او في منطقتي فاس وتلمسان وغير ذلك من الجهات التي تنقلوا فيها، وعاصر مارمول ثلاثة من ملوكهم: احمد الاعرج، ومحمد المهدي الشيخ، وعبد الله الغالب، ووصف عن مشاهدة حربهم وسلمهم، وخلافهم ووفاقهم، وأفراحهم وأتراحهم، وبخاصة علاقتهم بمنافسيهم من الوطاسيين ملوك فاس، والأتراك الجزائر. وذلك ما يجعلنا نقدر ان اسره بالمغرب كان في أواخر فترة مقامه بأفريقيا، أي من سنة ٩٥٩هـ/ ١٥٥٩م الى سنة ٩٦٦هـ/ ١٥٥٩م ال.

## ٢. عودته الى اسبانيا:

#### ٣. عائلته:

"كان والدا مارمول اسبانيين لطرفين، ممن وفد على غرناطة بعد سقوطها في يد الملكين الكاثوليكيين سنة ١٤٩٢م. وقد كان والده، بدرو رجلاً مرموقاً في غرناطة معدوداً من طبقة

اعيانها، والمتعلمين بها، اذ كان بها كاتباً في مجلسها، اما امه، فلا ندري عنها شيئاً، الا انها لم تكن زوجة شرعية لأبيه، بل كانت خليلته، يبدوا ان هذين الوالدين، واولاده سراً على وجه السفاح، تقول الموسوعة الالكترونية ويكبيديا، في نسختها الاسبانية كان ابن سفاح لكاتب في مجلس (مستشاري) غرناطة، اسمه بيدرو دي المرمول، ويبدوا انه اعترف به، في عام ١٥٢٨. وهذا يعني انه لم يعترف به ابوه ويستلحقه، الا بعد ان كان عمر مرمول، قد بلغ الثامنة. ان لم يكن أكثر من ذلك قليلاً، وهو الأرجح في نظرنا بحسب القرائن، ولا شك في ان تنكير ابيه له، قد خلق له عقدةً نفسية، واحسب ان هذه العقدة كانت من وراء تبكير مرمول، باختيار الخدمة في الجيش، في دار الإسلام، بدلاً من الاقبال على العلم، او خدمة الكنيسة، اذ كانت خدمةً تمكنه من الهجرة والتنقل والابتعاد عن غرناطة، حيث يعرف الناس جميعاً انه ابن سِفاح، بقدر ما تمكنه من المجر ورفعة المكان" ١٠٠٠.

وكان لـه اخ بلغ مرتبة عالية في الدولة الاسبانية، وهي مرتبة الكتابة في أحد مجالس ممالك الدولة الاسبانية. وبالضبط في مجلس قشتالة، استعان به احياناً في قضاء بعض مآربه. يقول في تقديمه لهذا الكتاب "فكتبت الى بدرو سباطة دي المرمول، وهو اخي الكاتب بغرفة مجلس قشتالة الملكي، ان يقبل يدي سيادتكم، وان يتوسل اليكم بالتفضل عل هذا التاريخ بإنعامكم"٢٠.

#### ٤ مولفاته:

لمارمول مؤلفات قليلة ولكنها نفيسة مواضيعها التاريخ، والجغرافية وامور الدين المسيحي، ولكن اشهرها كتابه وصف عام لأفريقيا، وتاريخ ثورة وعقاب اندلسي مملكة غرناطة، وله كتابين اخرين اقل شأناً بكثير، ذوي طابع دين هما الهام الجيش المقدس، وصلوات القسيسين الرومان ' نشر كتاب عقاب ثورة الموريسكين سنة ١٥٧١م، اما كتابه افريقيا فكان قد اتمه بعد سنة ٩٧٩هـ/ ١٥٧١م ٢٠٠٠

# ٥. وفاته: توفي مارمول في مدينة بلش مالقه سنة ٩٩٥ م ٢٠٠٠

وستدور دراستنا في كتابيه المهمين الذين تناول فيها تاريخ العرب والمسلمين وستنصب هذه الدراسة حولة سيرة الرسول الأعظم محمد ( الله ولا بيته الاطهار ( الله و )، وسنعرض في جوانب هذا البحث كتابات هذا المؤلف ونبين ما فيها من جوانب مشرقة ونقاط مضيئة وايضاً السلبيات المغلوطة التي ذكرها. ومن أهم كتب المؤلف هو كتاب افريقيا الذي كان لنا التركيز الكامل عليه نظرا لما يحويه من معلومات كثيرة عن دراستنا غير ان الصعوبة التي واجهة الباحث هو ان الكتاب المترجم الى العربية كان قد حذف منه اكثر من فصل بحجة الاساءة التي تحتويها كلهات المؤلف، مما اضطرنا

الى الاستعانة بالنسخة القديمة الفرنسية المتوفرة لدينا والتي كتبت بأحرف فرنسية قديمة تعذر معها ترجمتها نظرا لصعوبة اللغة ورسم الحروف المستعملة آنذاك، لذلك فقد استعنا بأساتذة كلية اللغات لفك تلك الاحرف القديمة، وسنحاول ترتيب الاحداث التي ذكرت ترتيباً تاريخياً بحسب السيرة المباركة والتي تبدا بذكر سيدنا الرسول الأعظم محمد بن عبد الله (عليه).

## ثالثاً: اهل البيت في مؤلفات مارمول

## ١. الرسول محمد (عليه)

أ. ولادته: يذكر مارمول ولادة الرسول محمد (عليه) بقوله انه ولد في "اليوم الثاني عشر من الشهر الثالث، فهم يقولون (يقصد المسلمون) انه في ذلك اليوم "<sup>14</sup> وذكر في مكان اخر انه ولد في شهر شباط عام ٢٩٥٥م "وحدد كذلك تاريخ ولادته بالتاريخ الهجري، اذ يذكر انه ولد في الثاني عشر بشهر الثالث (ربيع الأول) من أشهر السنة القمرية ٢٦.

والملاحظ ان مارمول هنا ينقل عن مسلمين "اخرين ممن يعدون ثلاثة عشر شهراً قمرياً. يضيفون كل أثني عشر شهراً شمسياً وحداً في بداية العام. فيضحي هناك محرم الأول Moharraan كل أثني عشر شهراً شمسياً وحداً في بداية العام. فيضحي هناك محرم الأول Moharraan ومحرم الثاني Moharraan Seguudo" دم الثاني Moharraan Seguudo"

وهو خطأ فادح اذليس للمسلمين تاريخ بهذا الشكل فلا وجود لمحرم أول او ثاني عدا شهر محرم المعروف وذلك جهل المؤلف بعدد الأشهر القمرية. ويعزز جهله بالأشهر اذيذكر ان للمسلمين تقويهان "هجري واخر قمري" ١٨ وهو أيضا من الأخطاء التي وقع فيها المؤلف، واخطأ كذلك في مكان ولادته اذ جعلها في يثرب ٢٩ وليس في مكة كها هو ثابت تاريخياً. وهو ما أكده قسم كبير من المؤرخين المسلمين ٣٠.

وكذلك ذكر اليوم الذي ولد في الرسول محمد (علم) والذي كان المسلمون يسمونه بـ (المولد Maulud) وهي احتفالية يقوم المسلمون بإحيائها إحتفائاً بذكرى ولادة الرسول محمد (علم)، وعادة ما تكون لها طقوس معينة تختلف من بلد الى اخر ٣٠.

ب. اسمه ونسبه: يذكر مارمول نسبه بصورة مقتضبة اذ يقول هو "محمد بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد المطلب بن عبد مناف" "" بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن الياس بن مضر بن نزار بن مسعد بن عدنان "مالك بن الرسول محمد (عليه) ان قال "اذا بلغ نسبى الى عدنان فامسكوا" "".

**ج. نشأته:** ذكر مارمول انه نشاء في الجزيرة العربية. وقد ذكر عدة أمور تسي للرسول ( على المحقيقة ولصفات الرسول ( المحقيقة ولصفات الرسول ( المحقيقة . اذ يذكر ان محمد ( على عاش في كنف يهودي وتلقى تعليمه منه وتنبا له بمستقبل عظيم ٣٠٠. ويذكر ايضاً انه ومن خلال عمله بالتجارة التقى مع راهب من انطاكية يدعى ابان ٣٠٠. وقال كانت له صداقة مع راهب يدعى سر جيوس والذي تم طرده من الكنيسة بسبب الأريوسية ٣٠٠. وقد نهج بمثل ذلك من اتى بعده من المستشر قين امثال بروكلهان الذي تحدث عن اتصالات النبي ( على ) باليه ود والنصارى في مكة معتبراً إياهم المعلمين المسيحيين الذين عرفوه بإنجيل الطفولة والذين انتقد جهلهم بكتبهم بقوله كانت معرفتهم بالتوراة والإنجيل هزيلة ٢٠٠٠.

ويحاول مارمول وغيره ان يثبت ان الرسالة الساوية الإسلامية ما هي الا نتيجة تأثير الديانتين السابقتين على الرسول (عليه) او رسالته ما هي الا اقتباس منها. ويؤكد ذلك بقوله انه بعد ان أصبح الرسول محمد (عليه) وسرجيوس أصدقاء حميمن. جعل من تعاليمة عصاره مذهبه وجعله سرجيوس يتكلم بامور روحانية مما جعل الناس ينصتون اليه باعجاب ''.

ويغالي اكثر عندما يذكر بان الرسول محمد (عليه) كان يزاول مهنة السرقة ان في مطلع حياته وهو ما لم يثبت عليه (عله الله شهدت له المرويات التاريخية من تلك الفترة انه كان يدعى بالصادق الامين.

وذكر مرة أخرى ان الرسول (ﷺ) قد تم بيعه الى أحد التجار ليزاول هناك مهنة التجارة ٢٠٠

وهـو مـا لم يثبت ايضاً اذانه تاجر لخديجة (النه في بداية شـبابه قبل ان يتزوجها وذكر هو انه قد اشـتغل بالتجـارة مع عمه ابي طالب (النه بعد ان أصبح يتيـم اذ كفله عمه (النه ) وبعثه بالتجارة الى مصر وسوريا وأماكن اخرى المحالية المحالي

د. والداه: ذكر مارمول بان والده كان اسمه عبد الله بن عبد المطلب حفيد عبد مناف أمه تدعى "أمينة" والمقصود بها السيد أمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب بن لؤي بن غالب بن فهد بن مالك بن النضر بن كنانة ألا ولعدم معرفة مارمول بالتاريخ الإسلامي ولتحامله على الرسول ( على الحال المنات من خلال الإيحاء او التصريح باقتباس رسالته من الديانتين المسيحية واليهودية.

اذ ذكر مارمول ديانتي والدا الرسول ( على الله بان والده ينحدر من عائلة وثنية من الماعن والدته فكانت بحسب مارمول يهودية الأصل والديانة. فهو قد فاته انها ابنة عم لولد الرسول ( على الله و قد فاته انها ابنة عم لولد الرسول ( على الله و قد فاته انها ابنة عم لولد الرسول ( على الله و قد فاته انها ابنة عم النسب يجب ان تكون وثنية الماسول ( الله و قد فاته و قد فاته

بحسب انتهائها العائلي وهو السائد في زمنهم الوثني. رغم اننا لا نتفق مع كونهم وثنين. بل ان علماء الامامية اتفقوا على ان اباء رسول الله من لدن ادم الى عبد الله بن عبد المطلب مؤمنون بالله عز وجل موحدون له وان امنة بنت وهب كانت على التوحيد وأنها تُحشر في جملة المؤمنين ٤٠٠.

والخطأ الثاني الذي وقع فيه انه عندما عدَّ والدة الرسول (عَلَيْهُ) يهو دية الديانة عدها ايضاً يهو دية الاصل. وهو خطأ ظاهر من خلال المقارنة أعلاه بين النسبين.

وذكر مارمول ان بعض سكان الجزيرة منقسمون الى عدة ديانات منها مسيحية ويهودية ووثنية وديانات اخرى " مثل عبادة الشمس ولقمر والأشجار او الافاعي " على ان اكثر هو لاء عبادة -بحسب مارمول - كانوا يعبدون الكعبة التي بناءها من قبل إسهاعيل بحسب ادعاء العرب " .

وكلامه يوُهم القارى فيه بانهم كانوا يعبدون الكعبة وليس رب الكعبة او الاصنام التي فيها، والتي لها احترام كبير لدى العرب،

ه. زواجه: تزوج الرسول محمد ( في سن الخامسة والعشرين من خديجة ( العشر) بنت خويلد بن اسد بن عبد العزى بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب فهي من خلال نسبها تنتمي لنفس العائلة او القبيلة التي ينتمي اليها زوجها الرسول محمد ( في ). وقد توالت على مر السنين عدة زيجات له بلغت ثلاثة عشر امراه بحسب الروايات التاريخية.

وقد سرد مارمول قصة زواجه من السيدة خديجة (الله التناوية كثير - ذاكراً أنها زوجة احد الكنعانين الاثريا الذين تركوا لها ثروة كبيرة ٥٠٠ ويستمر في سرد معلوماته التاريخية عن ذلك الزواج قائلاً ان السيدة خديجة (الله اكانت كبيرة السن رغب بها الرسول (الله الوفرة مالها وكثرته بسبب ارثها الكبير. ٥٠ وذكر ايضا الى انها كانت تعاني آلاما كثيرة جعلها الرسول محمد (الله التعتقد انها لم تكن تعاني من مرض ولكن مابها كان بسب حضور جبريل (الله الذي كان حضوره يبهرها ٥٠ ولم تذكر المصادر التاريخية الإسلامية اصلاً تلك الحادثة ولا علاقة السيدة خديجة (الله الله المعالي والدها طمعاً في (الله الله والدها طمعاً في الله وأشار مارمول الى زوجة أخرى من اشراف العرب لم يسميها، زوَّجها له والدها طمعاً في

أمواله التي خلفتها له زوجته السيدة خديجة (الكيلا). ٢٠

كذلك فقد أشار بالجملة الى ان الرسول ( إلى انه محباً للنساء وكانت لديه عدة زوجات في نفس الوقت وعدة خليلات ( وهي افتراءات مستمرة ضد الرسول محمد ( إلى الله متاسين ان زواجه ( إلى المستشرقين للنيل من اعتدال شخصية الرسول محمد ( إلى المستشرقين للنيل من اعتدال شخصية الرسول محمد ( إلى المساء لأهداف إنسانية واجتهاعية او لأجل تطبيق المفاهيم الإسلامية التي اقرها القران الكريم وعندما تستعرض نهاذج من زيجاته ( إلى التضح لنا هذه الحقيقة الكبرى فزوجاته ( إلى الكريم و عندما تستعرض نهاذج من زيجاته ( إلى السيدة عائشة، وكنَّ قد تخطين سن الشباب والنضارة، من الارامل ما عدا السيدة خديجة ( الله الله ) كان في واقعه لأجل معالم وأهداف إسلامية وإنسانية واجتهاعية ٢٠٠٠.

و. امية الرسول: أشار مارمول إلى هذا الموضوع منتهجاً راياً مطابقاً لما عليه جمهور كبير من المسلمين القائلين بامية الرسول محمد (عليه)، قائلاً أن الخليفة عمر بن الخطاب امر بجمع القران الكريم – وهو مجانب للواقع – لان محمد (عليه) كان امياً لا يعرف القراءة والكتابة آ ومعرضاً بالرسول (عليه) ناسباً له وضع القرءان وفقدان ذاكرته قائلاً عن كتابه الرسول (عليه) للقران واملائه لكتبة القران الكريم كلما خطر بباله شيء املاه على أحد كتابه حتى يملي نفس الشيء عدة مرات عند فقدان ذاكرته أداكرته أداكرته أدا.

على ان امية الرسول ( ومن خلال نص للائمة الاثني عشر ( الكلا) يؤكدون على نفي تلك الصفة وعدها الرسول محمد ( الملا). ومن خلال نص للائمة الاثني عشر ( الكلا) يؤكدون على نفي تلك الصفة وعدها مخلة بشـخصيته المباركة. فيروى عن الامام محمد الجواد ( الكلا) اذ روى الصفار رضوان الله تعالى عليه بسنده عن علي بن اسباط او غيره قال قلت لابي جعفر الجواد ( الكلا) : ان الناس يزعمون ان رسول ( الكلا) لم يكن يكتب ولا يقرءا ؟ فقال ( الكلا) : كذبوا لعنهم الله أنى ذلك وقد قال الله هو الذي بعث في الاميين رسولا منهم يتلو عليهم اياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وان كانوا من قبل لفي ضلال مبين. فيكون ان يعلمهم الكتاب والحكمة وليس يحسن ان يقراء ويكتب؟ قال قلت فلم سمي طلال مبين. فيكون ان يعلمهم الكتاب والحكمة وليس يحسن ان يقراء ويكتب؟ قال قلت فلم سمي حولها، فام القرى مكة فقيل امي لذلك. ""

ز. اوصافه: ذكر مارمول اوصاف للرسول محمد ( الله عنه من اين استقى تلك الاوصاف، قائلاً عنه كانت بشرته سمراء فاتحة، متوسط الطول، قوي البنية ذو هيبة، لطيف كريم، كبير الرأس،

طويل اللحية وكان يصبغ شعره لاخفاء الشيب يزدري كل المخاطر محباً للنساء ٢٠٠. وتلك الصفات بعضها له (عليه) وبعضها افتراءاً من المؤلف.

وقد احتفظت كتب التاريخ بأوصاف له اذ تروي المصادر التاريخية عن ام معبد انها وصفته قائلة "رَأَيْتُ رَجُلا ظَاهَر الْوَضَاءَةِ، أَبْلَجَ الْوَجْهِ، حَسَنَ الْخُلْقِ، لَمْ تَعِبْهُ نُحْلَةٌ، وَلَمْ تُزْرِ بِهِ صَعْلَةٌ، وَسِيمٌ قَسِيمٌ، وَقَالَ مُحُمَّدُ بْنُ مُوسَى : وَسِيمًا قَسِيمًا فِي عَيْنِهِ دَعَجٌ، وَفِي أَشْفَارِهِ غَطَفٌ، وَفِي صَوْتِهِ صَهَلٌ، وَفِي عُنُقِهِ سَطَعٌ، وَفِي لِحُيْتِهِ كَثَاثَةٌ، أَزَجٌ أَقْرَنُ، إِنْ صَمَتَ فَعَلَيْهِ الْوَقَارُ، وَإِنْ تَكَلَّمَ سَمَا وَعَلاهُ الْبَهَاءُ، أَجْمُلُ النَّاسِ وَأَجْلَهُ مِنْ قَرِيبٍ، حُلُو المُنْطِق، فَصْلٌ، لا نَذْرٌ وَلا هَذْرٌ، كَأَنَّ مَنْطَقهُ خَرَزَاتُ وَأَجْهَاهُ مِنْ قَرِيبٍ، حُلُو المُنْطِق، فَصْلٌ، لا نَذْرٌ وَلا هَذْرٌ، كَأَنَّ مَنْطَقهُ خَرَزَاتُ نَظُم يَنْحَدُرُنَ، وَبُعَةً لا بَائِنٌ مِنْ طُولٍ، وَلا تَقْتَحِمُهُ عَيْنٌ مِنْ قِصَرٍ، غُصْنًا بَيْنَ غُصْنَيْنِ، فَهُو أَنْصَرُ الثَّلاتَةِ مَنْظُم يَنْحَدُهُ فَا فَرُوا إِلَى أَمْرِهِ، فِهُ وَالْ أَنْصَتُ والِقُولِهِ، وَإِنْ أَمَرَ تَبَادَرُوا إِلَى أَمْرِهِ، مَعْفُودٌ مَنْ طُولٍ، وَلا قَلْ أَنْصَتُ والِقُولِهِ، وَإِنْ أَمَرَ تَبَادَرُوا إِلَى أَمْرِهِ، مَافُودٌ بَهِ، إِنْ قَالَ أَنْصَتُ والِقُولِهِ، وَإِنْ أَمَرَ تَبَادَرُوا إِلَى أَمْرِهِ، مَعْفُودٌ مَعْفُودٌ ، لا عَابِسٌ وَلا مُفْنِدٌ "".

ح. او لادة: ذكر مارمول بان له ثلاث أو لاد إبراهيم، عبد الله، وحامد، توفوا جميعهم قبله ™ وهم بحسب ما أورده المؤرخون القاسم والطيب الطاهر واسمه عبد الله والأخير إبراهيم ™ ولم يذكر المؤرخون بان له ابن اسمه حامد. أما بناته فقد ذكر مارمول بان له خمس بنات او لاهن فاطمة الزهراء ورقية وام كلثوم وعاتقة ™ بينها أورد المؤرخون بناته أربعة فاطمة (الكلم) وزينب ورقية وام كلثوم ™. ولم يفرق مارمول بين اسم فاطمة ولقبها فعدهم اثنتين لبنات الرسول (كلم) واتى بعاتقة بنت للرسول (كلم) لم يذكرها المؤرخون.

ز. الوحي: الوحي هو الطريقة التي يتصل بها الرسول محمد (عليه) بالله تعالى بواسطة الملاك جبرائيل (الله مثل بقية الأنبياء السابقين (الله هو التعريف البسيط والعام للوحي. وهو ما أشار اليه مارمول بقوله كان جبريل (الله على يحضر ليلقنه أشياء كلفه الله بنشرها ٧٠.

ح. الحج: يذكر مارمول ان الرسول محمد ( على أمر بتحويل الحج من القدس الى مكة حيث الكعبة " والمتتبع للتاريخ ينكر على مارمول هذه المعلومات الخاطئة فالحج منذ ان عرفه العرب فهو يتم باتجاه مكة، نعم اذا كان هناك من تحويل فهو تحويل للقبلة اذ امر الرسول محمد ( على الناس في السنة الثانية من الهجرة بتحويل القبلة من القدس الى الكعبة وأشار القران الكريم عن ذلك قائلاً "قَدْ نَرَىٰ الثانية من الهجرة بتحويل القبلة من القدس الى الكعبة وأشار القران الكريم عن ذلك قائلاً "قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّمَاءِ ﴿ فَالنَّولِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَيعُلَمُونَ أَنَّهُ الْحُقُّ مِنْ رَبِّمٍ ﴿ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ كُنْتُمْ هُولُونُ " فَكُولُ وَجُوهَ كُمْ شَطْرَهُ اللهُ اللهُ بِغَافِلٍ عَمَالُونَ " فَكَ والظاهر ان مارمول لم يفرق بين تحويل القبلة وبين موسم الحج.

ط. الهجرة: قرر الرسول محمد ( الخروج من مكة نظراً للمخاطر التي أحاطت به لاسيها بعد موت كافله ابي طالب ( العلا ) فخرج الى يثرب مهاجراً. الا ان مارمول يسرد سبباً بعيد كل البعد عن الواقع التاريخي فيذكر ان أبا بكر هو الذي كان صاحب الفكرة في اخراج الرسول ( العلا ) من مكة الى المدينة بواسطة احد الاثرياء ٥٠ وهذه كلها احداث وهمية لا تمت للواقع بصلة وأرخ مارمول تلك الهجرة عام ٦١٣ ميلادية ت٠. وهو خطا فادح فالسنة الميلادية التي تقابل السنة الأولى للهجرة هي ٦٢٢ م.

ذكر ذلك في معرض حديثه عن ابتداء التاريخ الخاص بالمسلمين واعتهادهم على هجرة الرسول محمد ( المسلمين و نظراً لجهله بتاريخ المسلمين كها قدمنا سابقاً فقد ذكر ان المسلمين قد هجروا تاريخ ما يعرف بالصفر وهو إشارة الى الروم لان العرب كانو يسموهم بني الاصفر واستخدموا التاريخ الهجري بدل تاريخ الصفر وهو خطا واضح كها قدمنا. فالعرب لم يعرفوا تاريخ محدد لهم بل كانو يؤرخون بالحوادث المشهورة لديهم مثل موت عبد المطلب والسيول التي تضرب مكة او بحادثة مشهورة مثل حادثة ما يعرف بعام الفيل وقد أرخ به ولادة الرسول محمد ( المشهورة العرب بالتاريخ والتواريخ.

وتاريخ الصفر هذا بحسب ما يعرف المقري قائلاً: "ان اكتيبيان [Octavian] ثاني قياصرة السروم... ملك اكثر الدنيا وصفح نهر الرومية بالصفر فأرخت الروم من ذلك العهد وكان قبل ميلاد المسيح بثمان وثلاثين سنة "^^. وقد ذاع استعماله في اسبانيا المسيحية من القرن الخامس الميلادي حتى القرن الخامس عشر الميلادي/ الثامن الهجري وكانت بدايته اليوم الأول من شهر يناير عام ٣٨ ق.م ويشار اليه في المصادر العربية الاندلسية دون المشرقية " في المساور العربية الاندلسية دون المشرقية المساور العربية الاندلسية دون المشرقية " في المساور العربية الاندلسية دون المشرقية " في المساور العربية الاندلسية دون المشرقية الاندلسية دون المساور العربية المساور العربية الاندلسية دون المساور العربية الاندلسية دون المساور العربية المساور العربية الاندلسية دون المساور العربية الاندلسية دون المساور العربية الاندلسية دون المساور العربية المساور العربية الاندلسية دون المساور العربية المساور العربية الاندلسية المساور العربية العربية العربية المساور العربية العربية العربية المساور العربية ال

وهذا يدل على تأثر الأندلسيين به دون المشارقة بحكم الجوار الجغرافي، وعرف ايضاً بتقويم العجم ذكره عدة مؤرخين مسلمين اندلسيين كما في قول ابن حيان الاندلسي (ت ٤٦٩ هـ/ ١٠٧٦م) "برز الخليفة الناصر لدين الله لغزوته هذه يوم الخميس لثمان خلون من شهر رمضان من هذه السنة [أي سنة ٢٠هـ] وهو اليوم السابع من شهر ابريل العجمي سنة اثنتين وخمسين وتسعمائة لتاريخ الصفر". .

ومن ذلك يتضح مدى اعتماد الاسبان على هذا التاريخ ومنهم مارمول فاعتمد على ثقافته الاسبانية التي انعكست على مؤلفاته، واعتقد ان العرب في المشرق كانوا يعتمدون على تاريخ الصفر مثلما اعتمدوا عليه في الاندلس.

ي. وفاته: - يروي مارمول في خبر وفات الرسول محمد (را الله الله نو في في سن الثالثة والستين جراء

سم وُضع له في تفاحة أعطاه إياها سكرتيره.. وقد بقي ثلاثة أيام قبل دفنه معتقدين انه سوف ينبعث من جديد ولكن في النهاية تم دفنه دون مراسيم فخمة ممداً على سريره في نفس الغرفة التي كان ينام فيها\^. والظاهر من الرواية لدى مارمول عدة حقائق تتفق مع روايات المسلمين منها انه توفي في حجرته ودفن فيها دون مراسيم فخمة وعمره كان قد بلغ الثالثة والستين. اما مسالة سم الرسول (على النها مسألة خلافية بين المسلمين فيذهب بعضهم انه توفي حتف انفه. اما البعض الاخر فيذكر انه توفي مسموماً ومنهم عبد الله بن مسعود اذ قال "لئن احلف تسعاً ان رسول الله قتل قتلا أحب الي من ان احلف واحدة انه لم يقتل وذلك لان الله اتخذه نبيا واتخذه شهيد "٢٨ وقال الشعبي والله لقد سم رسول الله. "٨

وايضاً ذكرت السيدة عائشة "لددنا (قمنا بتطعيم) رسول الله في مرضه. فقال (لا تلُدوني) فقلنا كراهية المريض للدواء، فلم افاق قال لا يبقى منكم أحد الالدغير العباس فإنه لم يشهدكم. ^ ،

وكان الرسول ( عليه ) قد أمر من في الدار بأن لا يلدوه و لا يجرعوه أي دواء مهم كان، اذ روي انه قال لهم بعد سقيه اياهم ذلك الدواء المزعوم "لم أنهكم ان لا تلدوني "^^.

وكلتا الروايتان الإسلامية وما أورده مارمول ربها فيها شي من البعد عن الحقيقة اذ ندب الشرع بالتعجيل بدفن الميت وكيف والميت هو صاحب الشرعية فضلاً عن الروايات التاريخية التي تؤيد دفنه (عليه) بعد وفاته مباشرة.

## ٢. الامام على (الليلا)

#### أ. زواجه:

#### ب. خلافته:

 وصل اليه وتناهى الى سمعة قصة تنصيب الامام على (الله) بالخلافة، وما هي الكتب التي طالعها واطلع من خلالها على مسألة تنصيب الامام (الله) بالخلافة بعد الرسول (هي) اذ يذكر ذلك قائلاً لما احتضر محمد (هي) عين خليفة له صهره على زوج فاطمة قائلاً عنه انه ولى صالح من سلالة الأنبياء بامر الملك جبريل (الله) ٩٠٩. ومارمول كانها يتحدث عن عدة احاديث للرسول محمد (هي) في قضية تنصيب الامام (الله) للخلافة، أهمها حديث الدار، وحديث المنزلة، وحديث الغدير، واما الحديث الأخير فهو يشرح قضية تنصيب الامام (الله) للخلافة وصل الى حد التواتر واوردته كتب العامة والخاصة ومضمونه عن زيد بن أرقم قال: "لما رجع النبي (هي) من حجة الوداع نزل عند غدير خم أمر بدوحات فقمن ثم قال: كأني دعيت فأجبت واني تارك فيكم الثقلين، احدهما اعظم من الاخر، كتاب الله وعتري اهل بيتي، فانظروا كيف تخلفوني فيهما، فانهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض... ثم قال: ان الله مو لاي وان ولي كل مؤمن: ثم اخذ بيد علي (الله) فقال: من كنت وليه، فهذا وليه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه... فقلت لزيد: سمعته من رسول الله (هي) قال: نعم، وانه ما كان في الدوحات أحد الا ورآه بعينه وسمعه بأذنيه... ٩٠٠.

وبعد رجوع الرسول ( النها و المسلمون الى المدينة اتى رجل وهو الحارث بن النعمان الفهري بلغه قول الرسول ( النها في علي ( النها و النها على مولاه ، راكبا ناقته حتى اناخها بالابطح ثم قال: يا محمد أمرتنا عن الله ان نشهد ان لا إله الا الله فقبلنا منك ... الى قوله: ثم لم ترضى بهذا حتى فضلت ابن عمك علينا، افهذا شيء منك ام من الله ؟ فقال النبي ( النها و الله الذي لا إله الاهو ، ما هو الامن الله ، فولى الحارث وهو يقول: اللهم ان كان ما يقول محمد حقاً فأمطر علينا حجارة من السياء وأتنا بعذاب اليم ، فو الله ما وصل الى ناقته حتى رماه الله بحجر فوقع على دماغه فخرج من دبره فقتله فنزلت الاية "سئل سائل بعذاب واقع " وهذه الأحاديث وغيرها هي مشروعية قوله ( النها للامام النه النه على وفاطمة عليها السلام من خلال هذا التنصيب هو ان يجعلهم حامى الدين " ٩٠٠ .

## ت. علاقته بالخليفة الأول أبا بكر الصديق:

ثم يذكر مارمول كيف انا أبا بكر الصديق انتخب باجتهاد من عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان ٩٠

والمح كذلك الى انه من خلال انتخاب أبا بكر من خلال عمر وعثمان فانهما يبغيان من ذلك وصول الخلافة اليهما علماً ان من حضر مع أبا بكر هو عمر وأبو عبيدة وسالم مولى ابي حذيفة. وهو بذلك يشير الى ان انتخاب أبا بكر للخلافة مخالفا وصية الرسول ( الله في توليه الامام ( الله في ) بعده. وذكر خطا ان الامام علي ( الله في ) بعد ان حُرم من الخلافة أخذ ولديه وانصر ف الى الجزيرة العربية حيث جيشه مرابط هناك، وهذا لا يمت الواقع بصلة اذ ان الامام علي ( الله في ) اعتكف بمنزله لجمع القران الكريم ولم يغادر الى خارج المدينة، وان يكن قد ذكر خطا انه غادر الى الجزيرة العربية، ولم يذكر اين كان حتى يذهب الى الجزيرة العربية، اذ لم يفرق المؤلف بين مكان المدينة وأين هي من الجزيرة العربية وهو جهل واضح بين.

ويصرح مارمول ان الامام علي (الله ) بعد وصوله الى الجزيرة العربية اخذ يشتم الخليفة الجديد ويقصد به أبا بكر واتهمه بانه سمَّ الرسول محمد (عليه ) ولم يحتفظ بمبادئه ه.

ولم يصدر عن الامام علي (النه شتم للخليفة الجديد رغم الاختلاف فيها بينهم حول مسألة الخلافة واحقية كل منهم مها مها.

### ث. تاسيسه للمذهب الامامي:

يبدو ان مارمول له شي من الاطلاع البسيط على المذاهب الإسلامية لاسيها وهو يعيش في بلاد المغرب العربي في فترة من حياته. فعد الامام على (الله هو مؤسس المذهب الامامي<sup>٩٠</sup> الشيعي الجعفري الاثنا عشر واتهم الامام على (الله على الله بجلب كثير من المتبربرين اليه وإعلان الحرب الدائمة ضد خلفاء الرسول محمد (الله على الله الله على اله على الله على اله على الله على ا

### ج. علاقته بالخليفة الثاني عمر بن الخطاب:

يتهم مارمول الخليفة الثاني عمر بن الخطاب بالحرب ضد الامام على (الكيلا) قائلاً تسلم الخلافة سنة ١٣٤ م وابتداء اولاً بحربه الامام علي (الكيلا) وانتصاره عليه ٩٠ وهو غلط واضح وخلط بالأحداث التاريخية التي يجهلها.

### ح. علاقته بالخليفة الثالث عثمان بن عفان:

أورد مارمول ان الامام علي (الكيلا) اتخذ لقب خليفة ٩٩ وذلك قبل ان يقتل عثمان وهذا مجافي للواقع التاريخي فلم يتلقب الامام علي (الكيلا) بالخلافة الا بعد ان تسلمها بعد مقتل عثمان بن عفان والامر الثاني يؤكد جهل مارمول بالواقع الجغرافي والسياسي للمسلمين اذيري ان الامام على (الكيلا) بعد

اتخاذه لقب خليفة حكم من داخل الجزيرة العربية ' وهو خطا واضح وبيَّن. ثم يتهم الامام علي (السِّلِمِ) بقتل عثمان بن عفان من خلال انصاره ' وهو الاتهام الذي لم يجري اعدائه على اتهامه به، بل كان الاتهام موجه للامام (السِّلِمُ) بعدم تسليم القتلة كها هو معروف تاريخياً.

### خ. الاحداث بعد مقتل الخليفة وبيعة الامام (الهيز) بالخلافة:

وقع مارمول بخطا فادح وساذج باعتبار معاوية رابع الخلفاء الراشدين. وذكر انه بعد موت عثمان بن عفان وقع نزاع كبير حول انتخاب خلف له بين الامام علي (العلم) ومحمد بن عثمان، وابن اميه الملقب بسيف الطلى او سيف القرن ١٠٠٠. وكلها احداث وأسهاء لا تمت للواقع بصلة. وكها هو معروف تاريخا فقد تسلم الامام (العلم) الخلافة بعد قتل الخليفة عثمان بطلب من الجهاهير التي اتجهت له طالبة قبول الخلافة.

### د. الامام على (الله ) وما حدث معه مع معاوية:

يقول مارمول بعد ان بويع علي (الله الله على الله الله المهاجرون بالخلافة اعترض معاويه عليه ولم يبايعه متها إياه بقتل عثمان ١٠٠، باعتباره قائد للجيش ١٠٠ وهو ما لم يكن حاصلاً. اذ كان معاويه واليا على الشام وليس قائد للجيش، ثم يحاول مارمول ان يسرد معارك الامام علي (الله اله من الجمل مروراً بصفين وحتى النهروان بشيء من السرد التاريخي الا انه لم يوفق بذلك، وخلط خلطا سيئاً فيما بينها من احداث شوهت الحقائق التاريخية لتلك المعارك.

ففي معركة صفين يذكر مارمول ان معاوية عبر الفرات وحاز على الماء مما أحرج معسكر الامام على (الله ) واستمر الحال لعدة اشهر الى ان جاء وقت فض النزاع بواسطة التحكيم "". هنا تتفق الرويات التاريخية الإسلامية مع ما ذكره مارمول لحد الان. الا انه يخلط عها بعد ذلك فيذكر انه بعد ان لم يتوصل الحكمان الى حل فيها بينها يُستانف القتال وهو مال لم يحصل بعد التحكيم ""، بل خرج أناس من معسكر الامام (الله ) وهم ما يعرف تاريخياً باسم الخوارج، حاربهم الامام (الله ) في معركة النهروان وانتصر عليهم وبالغ مارمول في امر الحروب وذكر انها خربت الأقاليم عن اخرها".

### ذ. صفاته:

أورد مارمول صفات الامام علي (الله) قائلاً كان قصر القامة، مكسو الذراعين والبطن بالشعر، طويل اللحية، يخفض بصره دائماً حتى لا يراه احد، وكان عابسا ١٠٠٨، وقد أورد المؤرخون بعض صفاته منها ما طابق ما ذكره مارمول ومنها ما خالفه اذ تروي المصادر التاريخية صفاته بانه "كان ربعة من

الرجال، دحداحاً، الى القصر اقرب والى السمن، ازج الحاجبين، انجل، وادعج العينين وعظميها تميلان الى الشهلة، وفي عينه لين، من أحسن الناس وجهاً يميل الى السمرة، اصلع على رأسه زغيبات، كث اللحية وهي قد زانت صدره، ابيض الراس واللحية، كأن عنقه ابريق فضة، ضخم البطن، له حفاف من خلفه كأنه اكليل، عريض المنكبين، اقرء الظهر عظيم الصدر، محض المتن، شئن الكفين، ضخم الكسور، لمنكبه مشاش كمشاش السبع الضاري، لا يبين عضده من ساعده وقد أدمجت ادماجا، ان أمسك بذراع رجل كأنها أمسك نفسه فلم يستطيع – الرجل – أن يتنفس، شديد الساعد واليد، غليظ العضلات، حمش الساقين اذ مشا تكفاً، واذا مشى الى الحرب هرول، ثبت الجنان قوي شجاع، منصور على من لاقاه، واشتهر بالانزع الطين ١٠٩٠

### ر. نقش خاتمه:

كان مارمول يذكر الخلفاء السابقين وعند الترجمة لحياتهم يذكر نقش خاتمهم، واعتقد بان هذا الموضوع هو نتيجة لتأثيره بكتب المسلمين الذين قراء لهم مارمول كما صرح هو بنفسه عندما ذكر بعض أسماء الكتب التي قراءها.

### ز. استشهاد الامام علي (الليلا)

ذكر مارمول عدة روايات لإستشهاد الامام على (الكليلة) منها:

(اولاً) انه أغتيل بواسطة معاوية بن ابي سفيان١١٠.

(ثانياً) انه قتل على يد يهودي ١١٥.

(ثالثاً) قتل في مسجد البصرة ١١٦، وهذا خطا بين فالامام (الكلال) كما هو معروف تاريخياً انه استشهد في مسجد الكوفة ودفن في ظهرها في ما يعرف النجف حالياً.

(رابعاً) تسميته للمدينة التي قتل فيها الامام بمشهد علي (النه) وهو خطأ وقع فيه المؤلف ايضاً. وربها اختلط الامر على المؤلف وخلط ما بين مرقد الامام علي بن موسى الرضا (النه) بمدينة مشهد في ايران، وبين مرقد الامام (المله) في ظهر الكوفة (النجف حالياً).

(خامساً) ذكر مارمول ان الامام استشهد في سنة ٤٦هـ/ ٢٥٩م، وهو أيضا مجافي للواقع التاريخي اذ ان الامام (ع) استشهد في سنة ٤٠ هـ/ الموافق لسنة ٢٦١م بحسب اجماع المؤرخين المسلمين.

### س. ثقافة المؤلف عن الامام علي (الكينة):

نقل المؤلف أمور جمعها من خلال ثقافته عن المسلمين آنذاك حول الامام علي بن ابي طالب (السلام)، اذيروي عن الدراويش انهم كانوا في احتفالاتهم الدينية ومجالسهم يذكرون معجزات الامام علي (السلام) وابنائه منقولة من كتب لهم يحتفظون بها ۱۱٬۷۰۷ ويقدمون ذلك الحفل باذكار طويلة وحكم كثير على غرار ما فعله أبناء على (السلام) ۱۱٬۷۰۷.

ويوجد في كل رباط من اربطتهم لحاف اخضر مبسوط على الأرض مع شمعدان من النحاس الأصفر بدون شمعة، وسيف مكسور للتذكير باثار علي، اذ يقولون انه قتل به عشرة الاف مسيحي بضربة واحدة، وانه كان ينشره في المعارك على العدو من مسافة مائة ذراع و يخترق به الجبال ١١٩٠٠.

### ٣. الامام الحسن بن علي بن ابي طالب (الكلا):

المعلومات التي ذكرها مارمول عن الامام الحسن (الله المعلومات موجزة جداً. اذ ذكر انه اكبر أبناء الامام علي (الله الله كثير الشبه بجده الرسول محمد (الله الله الله الله الله الحسن (الله الله على الله عن أبي ابي جحيفة: رأيت النبي (الله الله عن أبي ابي جحيفة: رأيت النبي (الله الله عن أبي ابي جحيفة: رأيت النبي (الله الله الله عن أبي ابي جحيفة الله عن أبي الله عن أبي الله عن أبي الله الله عن أبي الله عن الله الله عن أبي الله عن أبي الله عن أبي الله عن أبي الله عن الله الله عن أبي الله عن أبي الله عن أبي الله عن أبي الله عن الله عن الله عن أبي الله عن الله عن أبي الله عن الله عن أبي الله عن الله ع

#### أ. مبايعته بالخلافة:

ذكر مارمول هنا في هذا الباب ان اهل الكوفة بايعوا الامام الحسن (الله بالخلافة ١٢٢، ومارمول يذكر هنا انه بويع بالخلافة وذكره مبايعته بالخلافة بالضد من الكثير من المؤرخين المسلمين الذين تناسوا خلافة الامام الحسن (الله ) لكن مارمول يصرح هنا بخلافته بعد استشهاد والده الامام علي بن ابي طالب (الله ).

### ب. محاربه الامام الحسن (الله المعاوية:

استكمالا لاعمال والده الامام علي بن ابي طالب (الكلفة) فقد نهض الخليفة الجديد باعباء محاربه معاوية بن أي سفيان، اذ ذكر مارمول ان الامام (الكلفة) "نهض لحينه ضد معاوية "١٢٠٠. لكن ما ذكره مارمول بعد ذلك حول نتيجة الحرب بين الامام الحسن (الكلفة) ومعاوية هي بالضد تماما من الحقيقة التاريخية اذ ذكر مارمول انه "عندما اوشك الجيشان ان يلتقيا خشي معاوية سوء العاقبة اذ كان اقل منه مودة عند الناس واكثر ضعفاً، فقال انه ليس من الانصاف ان يراق الدم من اجله فتخلى عن الحكم وذهبا معا الى الكوفة لياخذ بيت المال، ثم الى المدينة بالجزيرة العربية حيث وضع معاوية بيديه التاج على رأس الحسن وسلم عليه بالخلافة والامارة "١٢٤.

والخلط وقلب الأمور راساً على عقب واضح عند مارمول، فالثابت تاريخياً ان الامام الحسن (السلام) بعد ان راى تخاذل جيشه وتقاعسهم عن حرب معاوية تنازل له عن الخلافة بشروط شرطها على معاوية، غير ان معاوية تنكر لها من حينه ولم يفي للامام الحسن (السلام) بوعوده.

لكن كما هو واضح من النص ان مارمول قلب الحقيقة رأساً على عقب وهو خطا كبير. والملاحظ على النص ان مارمول يتصور ان الخليفة يتخذ له تاج كما هو حال ملوكهم وهو دلالة على جهلة بالتقاليد العربية الإسلامية في هذه المواضع.

#### ت. نقش خاتمه: ـ

ارتبط نقش خاتم الامام (النه المام النه التي عاشها من خلال تفاعله مع الاحداث التي مرت به فمن الطبيعي ان تتناغم مأساته مع نقش خاتمة فكان نقشة "حسبي الله" ١٢٥، ونقش لخاتم اخر نقش عليه "لا اله الا الله الملك الحق المبين "٢٦١.

اما مارمول ونتيجة للخلط الواضح في الاحداث لديه فقد اقتبس شعار بني الأحمر لا غالب الا الله ١٣٠٠، المكتوب بكثرة على قصر الحمراء، وجعله نقش لخاتم الامام الحسن (الكلاة). وهو غلط واضح وخلط وتداخل بين الجغرافية والتاريخ لكلاء الزمانين والمكانين.

### ث. إستشهاد الامام الحسن (الله ):

وافق مارمول الرواية التاريخية التي تشير الى دور معاوية بن ابي سفيان بسم الامام الحسن (الكلم) ١٢٠٠، اذ اشارت كتب التاريخ ان معاوية لم يكتف بالصلح مع الامام (الكلم) بل حاول قتله والقضاء عليه، فدس اليه السم ثلاث مرات ونجا منها الامام، وفي المرة الرابعة طلب معاوية سماً قاتلاً من ملك الروم واتصل بجعيدة او جعدة بنت الاشعث زوجة الامام الحسن (الكلم)، فوعدها معاوية ان يزوجها من ولده يزيد ان هي قتلت الامام الحسن (الكلم) فقبلت ان تسم الامام الحسن (الكلم)

وسمته بامر معاوية.

### ٤. الامام الحسين بن على بن ابى طالب (الله).

المعلومات التي أوردها مارمول حول الامام الحسين (الكلام) معلومات مقتضبة "فهو أصغر أبناء على"١٢٩ بحسب ما أشار الية مارمول.

#### أ. بيعته بالخلافة.

تناول مارمول قائلا ان اهل الكوفة في العام الثاني من حكم يزيد انتخبوا الامام الحسين (اليلا) خليفة لهم "" والواضح من خلال النص أعلاه عدم الدقة التاريخية فاهل الكوفة لم ينتخبوا الامام الحسين (الله ) خليفة. وانها بايع اهل الكوفة الامام الحسين (الله ) خليفة ولم ينتخب الحسين (الله ) خليفة وكانت هذه الاحداث في السنة الأولى لبيعة يزيد. او ربها فهم مارمول من تلك البيعة انتخاب اهل الكوفة للامام الحسين (الله )

### ب. استشهاد الامام الحسين (اليكلا).

بعد ان بويع يزيد بالخلافة نهض الامام الحسين (الكلا) من المدينة المنورة ثائراً على ذلك الانحراف الذي حدث في الامة الإسلامية وخرج الى الكوفة بناءاً على الدعوة التي وجهت له من اهلها، غير انهم لم ينصروه وتركوه ليقتل هو وعائلته على يد جيش يزيد في كربلاء.

ومارمول يذكر أجزاء من تلك الاحداث ذاكر ان يزيد استنفر "جيشا عظيما لمحاربته بقيادة أخيه عبد الله الذي امر بقتل الحسين] المنه [ غيله بينها كانوا يستعدون للمعركة في سهول كربلاء بنواحي الكوفة، فأقبر في نفس المكان الذي قُتل فيه وبنى العرب فيه بعد ذلك مدينة تكريماً له تحمل اسم السهل. ثم ان يزيد امتحن جميع أبناء على وقتل عدداً كبيراً من اشراف الجزيرة العربية "١٣١.

والواضح ان مارمول لم يستقي المعلومات التاريخية من مصادرها الرصينة رغم وجوده في بيئة إسلامية، فاتت روايته التاريخية مشوهه كها هو واضح في الروايات السابقة واللاحقة. وهنا وبدل من ان يسترسل في سرد الحقائق التاريخية الحقيقية نراى ان الرواية التاريخية تأتي مناقضة للواقع. فيذكر ان الامام الحسين (السلام) اغتيل غيلة من قبل جيش يزيد بينها يستعد للمعركة وهو خلاف المشهور في ذكر الحقيقة التاريخية اذان الحسين (السلام) استشهد هو وأهل بيته وأصحابه في معركة مشهورة تعرف بمعركة الطف، اذبرز هو واهل بيته لقتال جيش يزيد الذي كان بقيادة عمر بن سعد بن ابي وقاص، وليس بقيادة اخو يزيد المدعو عبدالله كها أوضح مارمول. وانها كان امير الكوفة عُبيد الله بن زياد وهو

الدعي بن الدعي الذي الحقه واباه معاويه بن ابي سفيان بنسبه كما هو معروف تاريخياً.

# ه. الثورات عقب استشهاد الحسين (اله ودور العلويين فيها.

ذكر مارمول عدة احداث تاريخية في هذه الحقبة تتماشي بالاطار العام مع الرويات التاريخية الإسلامية. لكنها تختلف عنها بالتفاصيل. ذكر مارمول كره العرب للبيت الاموي لذلك احتدام النزاع بينهم وانقسموا فيها بينهم لاسيها بعد موت يزيد قائلاً "خلّف يزيد بعد موته أخوه عبد الله، لكن الناس كانوا يكرهون اهل هذا البيت، فعزم العرب على إعادة عقب علي (الله العرش لانتسابهم الى محمد (الله بنوا سطة بنته فاطمة (عليها السلام)، الامر الذي تسبب في حروب كثيرة، فأهل الشام بايعوا مروان بالخلافة، بينها بايع عرب اخرون (القاوقاو) وابن عمر أي (ديداكو)، بالإضافة الى القائم المختار الذي كان خليفة في بلاد فارس، فتحاربوا فيها بينهم، فزحف عبد الله بجيشه ضد مروان وحاربه فغلبه وقتله في الشهر التاسع من حكمه، لكن العرب نصبوا مكانه ابنه عبد الملك الذي استفر لحينه جيشين، ارسل احدهما ضد عبد الله تحت قيادة جعفر بن ابي طالب (الله) والأخر ضد (ديداكو) والتقي جعفر وعبد الله على ضفاف الفرات حيث كسر عبد الله واضطر الى الفرار الى دمشق تاركا عددا كبيراً من القتلى من جنده ألله الفرات التاريخية والادوار التاريخية المتداخلة لهم، فبعض عند المؤلف، ومقدار الحشو في الشخصيات الإسلامية والادوار التاريخية المتداخلة لهم، فبعض الشخصيات لا وجود لها في الواقع التاريخي. والبعض الاخر كجعفر بن ابي طالب (اله ) زج به في هذا الحراك العسكري الذي لا يمت للواقع بصلة، لاسيها وانه استشهد في معركة موته سنة ٨ هجرية.

والملاحظة الأخرى هو انه قد اطلق لقب القائم على المختار بن ابي عبيدة الثقفي، وهو نقطة مهمة، اذ يمكن ان يكون قد على في ذهنه ما أحاط بهذه الشخصية من افتراءات واتهامات، فقد اتهم على انه مدعي النبوة ١٣٠، حتى انهم زعم "ان جبريل وميكايل يأتيان الى جبهته فصدقه قوم واتبعوه وهم الكسيانية "١٣٠. وزعموا انه ساند الدعوة القائلة بمهدوية محمد بن الامام علي (السلام) المعروف بابن الخنفية، الذي ادعى اتباعه انه المهدى القائم المنتظر حتى قال شاعرهم كُثير عزة

الاً إنّ الاَنمة من قريسش ولاة الحقّ أربعة سواء علي والثلاثة من بنيسه خفاء فسبط سبطُ إيمانِ وبسرّ وسبطٌ غيّبته كربسلاء وسبط لا يذوق الموت حتى يقود الخيل يَقْدُمها اللواء

ذكر المؤلف تهمة أخرى الصقت بالمختار الا وهي ان المختار "يزعم ان عليا كان نبياً اكبر من محمد المؤلف تهم كثيرة الحقت بالرجل لموقفه المساند لأبناء على (الملكلة) وأخذه بثاراتهم.

# ١. الامام موسى بن جعفر (الطَّلِيُّلا).

ذكر مارمول الامام موسى بن جعفر (الكلام) مع نهاية سقوط الدولة الاموية وقيام الدولة العباسية، رغم ان المنصب للامامة في هذه الحقبة هو لوالده الامام جعفر الصادق (الكلام) الا ان الخطأ المتكرر لدى مارمول في دقة الحدث التاريخي، هو الذي ادخل الشخصيتين بمرحلة تاريخية واحدة ومتداخلة. وقد ذكر الامام موسى الكاظم (الكلام) بأنه زعيم المرحلة قائلاً ان "موسى الكاظم [الكلام] الذي نُصب من جديد زعيم المحمد على العرش ومنه انحدر الصوفية الذين يحكمون بلاد فارس" ١٣٠١. وأظن ان المؤلف قصد بالصوفية الصفويين الذين حكموا بلاد فارس فيها بعد، لان الصوفية والمتصوفة ليس لهم علاقة في هكذا امور، ومن خلال ما قدمناه عن المؤلف من جهله بالاحداث التاريخية فقد التبس الامر عليه نظر لتقارب اللفضى بين الكلمتين.

### ٢. ادريس الثاني.

أشار مارمول الى انه بعد وفاة ادريس الأول "لم يعقب الاولدا من جارية مسيحية من سلالة القوط. وان كان يعتقد انه لم يولد الا بعد وفاته فرُبي هذا الوليد بكامل العناية، وعهدا بتربيته الى احد موالى ابيه القدماء اسمه راشد اذ لم يقبل الشعب ملكاً أخر عليه"١٣٨.

ويبدو ان مارمول لقربه جغرافيا من مكان هذه الاحداث لم يقع كثيراً بالأخطاء التاريخية.

### ٣. الاسرة العلوية الحاكمة.

### أ. شخصيات متفرقة

يدعي مارمول خطا بان "الإمبراطورية انقسمت بعد موت مروان، فبايع الفرس الأمير سلمان والشاميون أبا العباس بن محمد، وأهل اسبانيا عبد الرحمن بن معاوية، وأهل الجزيرة العربية عبد الله بن محمد، والمصريون سليمان الاعرج بن سليمان الذي كان اول سلاطين مصر وجعل مصر مقر مملكته في القاهرة، وكان جميع هولاء من سلالة علي (الله على العباس عم محمد (الله على المعنى المعن

في مصر فيها بعد وهم من سلاله الامام علي (النه الكن ليس بهذا الاسم سليهان الاعرج بن سليهان فهو يبعد كل البعد عن مسميات الخلفاء الفاطميين.

#### ب. ادریس.

تذكر كتب التاريخ انه بعد معركة فخ ١٦٩ هـ الشهيرة التي حدثت في مكة وقتل قادتها وكان على راسهم محمد ذو النفس الزكية. هرب احد اخوته المعروف بادريس الى بلاد المغرب العربي واستطاع هناك ان يؤسس دولة له ولعائلته. وقد ذكر مارمول شي من تاريخ المؤسس ودولته بعدا اضطهادهم من قبل العباسيين "حتى ان احدهم هرب الى موريطانيا الطنجية واستقر بوليلي في جبل زرهون، وبها أنه كان من ال بيت محمد ( المنه ) لين الجانب، فقد ملك قلوب هذه القبائل حتى إنهم أجلوه كصالح وأطاعوه كأمير لهم "''ا. وذكر المؤلف أيضا انه من بيت علي بن ابي طالب ( المنه ) والمعلومات التي أوردها المؤلف هنا تطابق الروايات الإسلامية حول الموضوع.

والملاحظ على هذا النص انه جعل من السيدة والدة ادريسي الثاني المدعوة كنزة قوطية مسيحية. بينها تشير المصادر الإسلامية الى انها كانت من البربر ابنه لرئيس قبيلة اوربة وليس كها ادعى مارمول.

واما اهم اعماله التي قام بها ادريس الثاني هو "الذي يسمى ادريس كأبيه - احد ملوك افريقيا الأكثر سلطة، وأحرز على انتصارات عددية في شبابه. وهو الذي أسس مدينة فاس على النهر الذي يحمل اسمها سنة ثلاث وتسعين وسبعمائة، أي عام خمسة وثمانين ومائة للهجرة ودام ملك هذه الدولة في موريطانيا كلها - أوفى جزء منها - مائة وخمسين سنة، الى ان أبادتها دولة مكناسة " ١٤١.

### ت. السيدة نفيسة (الليلا):

السيدة نفيسة من اهل بيت النبوة فهي نفيسة بنت الحسن بن زيد بن الامام الحسن المجتبى بن علي بن ابي طالب (عليهم السلام) ولدت بمكة عام ١٤٥ هـ ونشأت في المدينة ثم ذهبت الى مصر عام ١٩٣ هـ واقامت هناك الى ان توفيت. زوجها هو إسحاق المؤتمن ابن الامام جعفر الصادق (الله ١٤٣٠).

وقد ذكرها بإيجاز مارمول عن الحديث عن مسجد عمر "الذي يضم قبر أحدى حفيدات محمد التي يعظمها كثيراً سكان المناطق المجاورة"١٤٣

#### الهو امش:

- . ادوارد سعيد، الاستشراق، ترجمة كمال أبو ديب، مؤسسة الأبحاث العربية، (بيروت، ١٩٨١م)، ص٠٨.
- النعيم، عبد الله محمد الأمين، الاستشراق في السيرة النبوية دراسة تاريخية لآراء (وات بروكلمان فلهاوزن)
   مقارنة بالرؤية الإسلامية، ط١، المعهد العالى للفكر الإسلامي، (الولايات المتحدة الامريكية، ١٩٩٧م)، ص١٨.
  - ٣ . العقيقي، نجيب، المستشرقون، دار المعارف، (مصر، ١٩٦٥م)، ج٣ ص١١٥٦ ١١٥٧.
    - ٤ . النعيم، الاستشراق في السيرة النبوية، ص١٨.
- . فوك، يوهان، تأريخ حركة الاستشراق الدراسات العربية والإسلامية في اوربا حتى بداية القرن العشرين، ترجمة عمر لطفى العالم، مطبعة السفير، (الأردن، ٢٠١٤)، ص٧٧٧.
- ٦ عبية، عبد المقصود، الحضارة الإسلامية دراسة في تاريخ العلوم الإسلامية، دار الكتب العلمية (بيروت، ٢٠٠٤م)،
   ٢ م ٩٨٨٠.
  - ٧ . المرجع نفسه، ج٢، ص٩٨٨.
- ٨ . يرادة، محمد، دراسات اسبانية للسير النبوية، مجمع الملك فهد للطباعة، (المجلة العربية السعودية، ١٤٢٥هـ)،
   ص٨.
  - ۹ . يرادة، دراسات اسبانية للسيرة النبوية، ص٨.
- 10 . De Medina Islam and Christian Spintuality in spain contacts p.99;
  - بدوي، عبد الرحمان، موسوعة المستشر قين، ط٣، دار العلم للملاين، (بيروت، ١٩٩٣م)، ص٤٩-٥٠.
- ١١ . خيسوس، ماريا، الادب الأندلس ترجمة اشرف علي دعدور، الهيئة العامة لشون المطابع الأميرية (مصر،١٩٩٩م)،
   ص٣١٧.
- ۱۲ . حايك، سيمون، تعربت وتغربت او نقل الحضارة العربية الى الغرب، المطبعة البوليسة، (لبنان،١٩٨٧م)، ص٨٤٨.
  - ١٣ . عيد، يوسف، الفنون الاندلسية وأثرها في اوربا القروسطية، دار الفكر اللبناني، (بيروت،١٩٩٣م)، ص٢٣١.
- الكبيسي، عبد العزيز شاكر حمدان، السيرة النبوية في كتابات المستشرقين الاسبان، بحث مقدم لندوة السيرة النبوية في الكتابات الاسبانية التي تنعقد في رحاب كلية الاداب والعلوم الإنسانية جامعة سيدي محمد بن عبد الله، فاس، المملكة المغربية، ٢٠٠٨م، ص١٠.
- ١٥ . مارمول، كاربخال، افريقيا، ترجمة محمد حجي واخرون، مكتبة المعارف، (الرباط، ١٩٨٤)، ج١، ص٨ مقدمة المترجم.
  - ١٦ . المصدر نفسه، ج١، ص٤.
- ۱۷ . مارمول، وقائع ثورة الموريسكيين، ترجمة وسام محمد جزر، مراجعة وتقديم، جمال عبد الرحمن، المركز القومي للترجمة، (القاهرة،١٢ م)، ج١، ص٨.
- 18 .Rodrigo Mediano F Luis del Marmol Y el humanismo. Comentarios sobre una Fuente de La Historia del rebelion Y Castigo de los Moriscos del Reyno de Granda. Bulletin

Hispanique.n.2. decembre 2003.p.p.371-404.

- ۱۹ . مارمول، تاريخ ثورة وعقاب اندلسي مملكة غرناطة، ترجمة وتقديم، جعفر ابن الحاج السلمي، مراجعة مصطفى عديلة، مطبعة الخليج العربي، (تطوان،۱۳ م)، ج۱، ص٩، مقدمة المترجم.
  - ٢٠ . ينظر المصدر نفسه، ص ١٠، مقدمة المؤلف.
    - ۲۱ . المصدر نفسه، ج۱، ص۲۰-۳۷.
      - ۲۲ . مارمول، افریقیا، ج۱، ص۲۰
  - ۲۳ . مارمول، وقائع ثورة الموريسكين، ج١، ص٨.
    - ۲٤ . المصدر نفسه، ج۱، ص۸۱.
- 25. Luis del Marmo y Carvijal Lafrique (Paris 1667) p.112.
  - ٢٦ . مارمول، وقائع ثورة الموريسكين، ج١، ص٨١.
    - ۲۷ . المصدر نفسه، ج۱، ص۸۱.
    - ۲۸ . المصدر نفسه، ج۱، ص۸۰.

- 29. Marmol Lafique p.112
- ٣٠ . منهم على سبيل المثال ابن هاشم، أبو محمد عبد الملك بن هاشم المعافيري، (ت٢١٨ه)، السيرة النبوية، تحقيق سعيد محمد اللحام، دار الفكر، (لبنان، ٢٠٠٧م)، ج١، ص ١٣٤؛ ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي، (ت ٤٧٧ه) البداية والنهاية، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن، دار الفكر، (بيروت، ١٩٨٦م)، ج٢، ص٤٨.
  - ٣١ . مارمول، وقائع ثورة الموريسكين، ج١، ص٨١.
- 32. Fernando de Granja Santa maria: Estudios de historia de AL-Andlus: Real Academia de historia: (Madrid: 1999): p.p. 2-8-211:
- وللمزيد من التفاصيل حول هذا الموضوع ينظر، الدراجي، عدنان خلف سرهيد، التأثير الحضاري المتبادل بين الاندلس الإسلامية واسبانية النصرانية خلال عصر غرناطة ٦٣٥ ٨٩٧هـ، أطروحة دكتوراه، (غير منشورة)، كلية التربية، الجامعة المستنصرية، ٢٠١٢م، ص٧٩-١٠٢.
- 33. Marmol p L>afrique p.113.

- ٣٤ . أبن هشام، السيرة النبوية، ج١، ص١٣٤.
- ٣٥ . أبن شهر اشوب، محمد بن علي بن شهر اشوب المازندراني، مناقب آل أبي طالب، تحقيق يوسف البقاعي، دار الاضواء، (بيروت، بلات)، ج١، ص١٥٥.
- 36 . Marmol p L>afrique p.113.
- 37. Lbid. P113
- 38. Lbid. P113

٣٩ . النعيم، الاستشراق في السيرة، ص ٦٥.

- 40. Marmol p L>afrique p.114.
- 41. Lbid. P113 42 .Lbid. P113

٤٣ ابن هشام، السيرة النبوية، ج١، ص١٨٨. .

- 44. Marmol p L>afriqve p.113.
- 45. Lbid. P112
- 46. Lbid. P112

٤٧ . ابن هشام، السيرة النبوية، ج١، ص٩٩.

- 48. Marmol p L>afrique p.112.
- 89. الشيخ المفيد، محمد بن محمد بن النعمان ابن المعلم العكبري البغدادي، ( ١٣ ٤هـ) أوائل المقالات، مكتبة مهر، (قم المقدسة، ١٤١٣ هـ ق )، ص ٥١-٥١.
- 50. Marmol p L>afrique p.113.
- 51. Lbid. P113
- 52. Lbid. P113
- 53. Lbid. P113
- 54. Lbid. P115
- 55. Lbid. P113

٥٦ . ابن هاشم، السيرة النبوية، ج١، ص١٥٣.

- 57. Marmol p L>afrique p.114.
- 58. Lbid. P114.
- 59. Lbid. P114.
- 60. Lbid. P114.
- 61. Lbid. P121.
- 77 . ينظر الصابوني، محمد علي، شبهات واباطيل حول تعدد زوجات الرسول (r)، (المملكة العربية السعودية، ١٩٨٠ م)، ص٦ وما بعدها.
  - ٦٣ . مارمول، افريقيا، ج١، ص١٥٠
    - ٦٤ . المصدر نفسه، ج١، ص١٥٠
- ٦٥ . الصفار، ابو جعفر محمد بن الحسن بن فروخ، (٢٩٠هـ)، بصائر الدرجات، منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، وربيروت، ٢٤٠م)، ج٥، ص٢٤٦.
- 66. Marmol p L>afrique p.121
- ٦٧ . الحاكم، أبو عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري، (٥٠٥هـ)، المستدرك على الصحيحين، طبع دار الكتب العلمية،

(بیروت، ۱۶۱۱هـ)، ج۳، ص۱۰.

68. Marmol p L>afriqve p.121

٦٩ . ابن هاشم، السيرة النبوية، ج١، ص٣٠٢.

70. Marmol p Lafrique p.121

٧١ . ابن هاشم، السيرة النبوية، ج١، ص ٣٠٢.

72. Marmol p L>afrique p.114

73. Lbid. p.121

٧٤ . سورة البقرة : اية ١٤٤.

75. Marmol p L>afrique p.115

76. Marmol p L>afriqve p.116

77. Lbid. p.116

۷۸ . المقري، احمد بن محمد بن احمد المقري التلمساني، (ت ١٠٤١هـ/ ١٩٢٢م)، نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين ابن الخطيب، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، (بيروت، ١٩٨٨م)، ج١، ص ٨١.

۷۹ . اليعقوبي، الحسين، تاريخ الصفر او التقويم العجمي بالاندلس، مجلة دراسات اندلسية، ع ۲۰، (تونس، ۱۹۹۸م)، ص۵۵-۷۶.

٨٠. ابىن حيان، أبو مروان خلف بن حصين بن حيان، (ت٩٦٥هـ/ ١٠٧٦م)، المقتبس من تاريخ رجال الاندلس، عنى بشره الاب ملشوم انطونيه، بولس كتز الكنى، (باريس، ١٩٧٩م)، ج٥، ص٥٥.

81. Marmol p L>afriqve p.121

٨٢ . ابن كثير، ابو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي، (٤٧٧هـ)، السيرة النبوية (من البداية والنهاية)،
 تحقيق: مصطفى عبد الواحد، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، (بيروت، ١٩٧٦)، ج٤، ص٤٤٩.

۸۳ . الحاكم، المستدرك، ج٣، ص٦٠.

۸٤ . المصدر نفسه، ج٤، ص٢٠٢

٨٥ . ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين، (٥١ ٩٧هـ)، الطب النبوي (جزء من كتاب زاد المعاد لابن القيم، دار الهلال، (بيروت بلات)، ج١، ص٦٦.

86 . Marmol p L>afrique p.121

۸۷ . أبن هشام، السيرة، ج٢٥٢٦ ؟ أبن سعد، محمد بن سعد بن منبع الزهري، (ت ٢٣٠هـ)، كتاب الطبقات الكبير، تحقيق: د. علي محمد عمر، مكتبة الخانجي، (القاهرة، ٢٠٠١م)، ج٢، ص ٢٣٨؛ البغوي، المحدث الفقية الحسين بن مسعود البغوي، (ت٢٥هـ)، شرح السنية، تحقيق شعيب الارناؤوط، المكتب الاسلامي، (بيروت، ١٩٨٣م)، ج١٤، ص ٤٩.

88 . Marmol p L>afrique p.122

۸۹ مارمول، افریقیا، ج ۱، ص۱۳۶.

- ۹٠ . النسائي، ابو عبد الرحمن احمد بن شعيب بن علي، (ت ٣٠٣هـ)، خصائص أمير المؤمنين علي بن ابي طالب (u)، أحمد ميرين البلوشي، مكتبة العلي، (الكويت، ٤٠٦١هـ)، ص ٣٩- ٤٠ ١٤.
  - ٩١ . سورة المائدة : اية ٦٧ .
- 97 القرطي، أبو عبدالله محمد بن احمد بن أبي بكر، (ت ٦٧١هـ)، الجامع لاحكام القران، تحقيق أحمد البردوني، دار الكتب المصرية، ج ١٨، ص ٢٨٧ ٢٨٩.
  - ۹۳ . مارمول، افریقیا، ج ۱، ص ۱۳۶
    - ٩٤ . المصدر نفسه، ج١، ص١٣٦
    - ٩٥ . المصدر نفسه، ج١، ص١٣٦
    - ٩٦ . المصدر نفسه، ج١، ص١٣٦
  - ۹۷ . المصدر نفسه، ج۱، ص ۱۳۲.
  - ۹۸ . المصدر نفسه، ج۱، ص۱٤٧
  - ۹۹ . المصدر نفسه، ج۱، ص ۱۵۳
  - ١٠٠. المصدر نفسه، ج١، ص ١٥٣
  - ۱۰۱. المصدر نفسه، ج۱، ص ۱۵۳
  - ١٠٢. المصدر نفسه، ج١، ص ١٥٤
  - ١٠٢. المصدر نفسه، ج١، ص ١٥٤
  - ۱۰۶. المصدر نفسه، ج۱، ص ۱۵۶
  - ١٠٥. المصدر نفسه، ج١، ص ١٥٤
  - ١٠٢. المصدر نفسه، ج١، ص ١٥٤
  - ١٠٧. المصدر نفسه، ج١، ص ١٥٤
  - ۱۰۸. المصدر نف اسه، ج۱، ص ۱٥٤
- ۱۰۹ . البحراني، السيد هاشم بن سليمان، حلية الابرار في احوال محمد واله الاطهار (عليهم السلام)، تحقيق الشيخ غلام رضا البروجردي، مؤسسة المعارف الاسلامية، (بيروت، بلات)، ج٢، ص٢٩١.
  - ۱۱۰ مارمول، افریقیا، ج۱، ص ۱۵٤
- ۱۱۱. البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، (ت٢٧٩هـ)، انساب الاشراف، تحقيق سهيل زكار ورياض الزركلي، دار الفكر، (بيروت، ١٩٩٦م)، ج٢، ص١٨٢ رقم ٢٢٥
- ١١٢. المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين، (ت ٩٧٥ هـ)، كنز العمال في سنن الاقوال والافعال، مؤسسة الرسالة، (تحقيق بكري حياتي وصفوة السقا)، ط٥، (بيروت، ١٩٨١م)، ج٦، ص٣٩٢ رقم ٢٨٣٧
  - ١١٣. المصدر نفسه، ج٦، ص ٣٩٠ رقم ٢٨٢٧.
    - ١١٤. مارمول، افريقيا، ج ١، ص ١٥٤.
      - ١١٥. المصدر نفسه، ج١،٤٥٥.
      - ١١٦. المصدر نفسه، ج١،٤١٥.
      - ١١٧. المصدر نفسه، ج١، ١٤٠.

```
١١٨. المصدر نفسه، ج١، ١٤٠.
```

١٢١. المزي، جمال الدين أبي الحجاج يوسف المزي،(٧٤٢هـ)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق الدكتور بشار عواد معلوف، مؤسسة الرسالة،(بيروت، ١٩٨٥م)، ج٦، ص٢٢٥.

۱۲۲. مارمول، افریقیا، ج ۱، ص، ۱٤٥

١٢٣. المصدر نفسه، ج١، ص ١٤٥

۱۲٤. مارمول، افریقیا، ج ۱، ص ۱۵۶ – ۱۵۰

1٢٥. الكليني، الشيخ محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي، (ت٣٢٩هـ)، الكافي، تحقيق علي أكبر الغفاري، دار الكتب الاسلامية، ط٣. (ايران، ١٣٦٧ ش)، ج٦، ص٤٧٣.

١٢٦. أبن الكازروني، الشيخ ظهير الدين علي بن محمد البغدادي، (٦٩٧هـ)، مختصر التاريخ من أول الزمان الى منتهى دولة بني العباس، تحقيق الدكتور مصطفى جواد، المؤسسة العامة للصحافة والطباعة، (بغداد، ١٩٧٠م)، ص٨٠.

۱۲۷. مارمول، افریقیا، ج ۱، ص ۱۵۵.

۱۲۸. مارمول، افریقیا، ج۱، ص٥٥١.

١٢٩. المصدر نفسه، ج١، ص ١٦٠

١٣٠. المصدر نفسه، ج١، ص١٦٠

۱۳۱. المصدر نفسه، ج۱، ص ۱۶۰

۱۳۲. المصدر نفسه، ج۱، ص ۱۹۲

١٣٣. الاسفرايني، الامام أبي المظفر الاسفرايني، (٤٧١هـ)، التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين، تحقيق كمال يوسف الحوت، عالم الكتب، (بيروت، ١٩٨٣م)، ص ٣٣.

١٣٤. ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، (٢٨٦هـ)، تاويل مختلف الحديث في الرد على أعداء أهل الحديث، مكتبة زيد العمومية، (مصر،١٩٣٥م)، ص٨٥-٨٨.

١٣٥ . الشهرستاني، ابو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر .(ت ٤٨ هـ)، الملل والنحل، تحقيق عبد الامير علي مهنا و على حسن فاعود، دار المعرفة، ط٣، (بيروت، ١٩٩٣م)، ص ١٧٤.

۱۳۲. مارمول، افریقیا، ج ۱، ص ۲۰۱.

۱۳۷. المصدر نفسه، ج۱، ص ۲۰۱

۱۳۸. المصدر نفسه، ج۱، ص۲۲۲

۱۳۹. المصدر نفسه، ج۱، ص۲۰۶

١٤٠. المصدر نفسه، ج١، ص ٢٢٢

١٤١. المصدر نفسه، ج١، ص٢٢٣

١٤٢. ينظر عنها ابن بطوطة، ابو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله اللواتي الطنجي ، (٧٧٩هـ)، رحلة أبن بطوطة المساة تحفة النظار في غرائب الامصار وعجائب الاسفار، تحقيق الشيخ محمد عبد المنعم العريان، دار احياء العلوم، (بيروت، ١٩٨٧م)، ج١، ص٥٠.

۱٤٣. مارمول، افريقيا، ج١، ص١٥٠.

#### المصادر والمراجع

- ادوارد سعید.
- ١. الاستشراق، ترجمة كمال أبو ديب، مؤسسة الأبحاث العربية، (بيروت، ١٩٨١م).
  - الاسفرايني، الامام أبي المظفر الاسفرايني، (٤٧١هـ).
- التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين، تحقيق كمال يوسف الحوت، عالم الكتب، (بيروت، ١٩٨٣م).
  - ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، (٢٨٦هـ).
  - ٣. تاويل مختلف الحديث في الرد على أعداء أهل الحديث، مكتبة زيد العمومية، (مصر ١٩٣٥م).
    - البحراني، السيد هاشم بن سليمان.
- ٤. حلية الابرار في احوال محمد واله الاطهار (عليهم السلام)، تحقيق الشيخ غلام رضا البروجردي، مؤسسة المعارف الاسلامية، (ببروت، بلات).
  - بدوي، عبد الرحمان.
  - ٥. موسوعة المستشرقين، ط٣، دار العلم للملاين، (بيروت، ١٩٩٣م).
  - ابن بطوطة، ابو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله اللواتي الطنجي، (٧٧٩هـ).
- ٦. رحلة أبن بطوطة المساة تحفة النظار في غرائب الامصار وعجائب الاسفار، تحقيق الشيخ محمد عبد المنعم العريان، دار احياء العلوم، (بيروت، ١٩٨٧م).
  - البغوي، المحدث الفقية الحسين بن مسعود البغوي، (ت١٦٥هـ).
  - ٧. شرح السنية، تحقيق شعيب الارناؤوط، المكتب الاسلامي، (بيروت، ١٩٨٣م).
    - البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، (ت٢٧٩هـ).
  - ٨. انساب الاشراف، تحقيق سهيل زكار ورياض الزركلي، دار الفكر، (بيروت، ١٩٩٦م)
    - الحاكم، أبو عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري، (٥٠٥هـ).
    - ٩. المستدرك على الصحيحين، طبع دار الكتب العلمية، (بيروت، ١٤١١هـ).
      - الحايك، سيمون.
  - ١٠. تعربت وتغربت او نقل الحضارة العربية الى الغرب، المطبعة البوليسة، (لبنان،١٩٨٧م).
    - خيسوس، ماريا.
  - ١١. الادب الأندلس ترجمة اشرف على دعدور، الهيئة العامة لشون المطابع الأميرية (مصر،١٩٩٩م.

- ابن سعد، محمد بن سعد بن منبع الزهري، (ت ٢٣٠هـ) .
- ١٢. كتاب الطبقات الكبير، تحقيق: د. على محمد عمر، مكتبة الخانجي، (القاهرة، ٢٠٠١م)
  - ابن شهر اشوب، محمد بن علي بن شهر اشوب المازندراني.
- ١٣. مناقب آل أبي طالب، تحقيق يوسف البقاعي، دار الاضواء، (بيروت، بلات)، ج١، ص٥٥٠.
  - الشهرستاني، ابو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر . (ت ٤٨هـ) .
- ١٤. الملل والنحل، تحقيق عبد الامير على مهنا و على حسن فاعود، دار المعرفة، ط٣، (بيروت، ١٩٩٣م).
  - الصابوني، محمد على.
- ١٥. شبهات واباطيل حول تعدد زوجات الرسول (صلى الله عليه واله وسلم)، (المملكة العربية السعودية، ١٥٨٠م).
  - الصفار، ابو جعفر محمد بن الحسن بن فروخ، (۲۹۰هـ).
  - ١٦. بصائر الدرجات، منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات،، (بيروت،٢٠١٠م).
    - عبية، عبد المقصود
  - ١٧. الحضارة الإسلامية دراسة في تاريخ العلوم الإسلامية، دار الكتب العلمية (بيروت، ٢٠٠٤م).
    - الدراجي، عدنان خلف سرهيد.
- ١٨. التأثير الحضاري المتبادل بين الاندلس الإسلامية واسبانية النصرانية خلال عصر غرناطة ٦٣٥ –
   ٨٩٧هـ، دار حميثرا للنشر والترجمة، (مصر،٢٠١٠م).
  - ابن حیان، ابو مروان خلف بن حصین بن حیان، (ت٤٦٩هـ/ ١٠٧٦م).
- ۱۹. المقتبس من تاريخ رجال الاندلس، عني بشره الاب ملشوم انطونيه، بولس كتز الكني، (باريس، ۱۹ م).
  - عقيقي، نجيب.
  - ٠٢. المستشرقون، دار المعارف، (مصر، ١٩٦٥م).
    - عيد، يوسف.
  - ٢١. الفنون الاندلسية وأثرها في اوروبا القروسطية، دار الفكر اللبناني، (بيروت،١٩٩٣م).
    - . فوك، يوهان.
- ٢٢. تأريخ حركة الاستشراق الدراسات العربية والإسلامية في اوربا حتى بداية القرن العشرين، ترجمة عمر لطفي العالم، مطبعة السفير، (الأردن،١٤٠٥).
  - القرطى، أبو عبد الله محمد بن احمد بن أبي بكر، (ت ٦٧١هـ).

- ٢٣. الجامع لاحكام القران، تحقيق أحمد البردوني، دار الكتب المصرية.
- ابن القيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين، (٥١ هـ).
- ٢٤. الطب النبوى (جزء من كتاب زاد المعاد لابن القيم، دار الهلال، (بيروت بلات).
  - أبن الكازروني، الشيخ ظهير الدين على بن محمد البغدادي، (٦٩٧هـ).
- ٢٥. مختصر التاريخ من أول الزمان الى منتهى دولة بني العباس، تحقيق الدكتور مصطفى جواد، المؤسسة العامة للصحافة والطباعة، (بغداد، ١٩٧٠م).
  - الكبيسي، عبد العزيز شاكر حمدان.
- ٢٦. السيرة النبوية في كتابات المستشرقين الاسبان، بحث مقدم لندوة السيرة النبوية في الكتابات الاسبانية التي تنعقد في رحاب كلية الآداب والعلوم الإنسانية جامعة سيدي محمد بن عبد الله، فاس، المملكة المغربية، ٢٠٠٨م.
  - ابن كثير، ابو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي، (٧٧٤هـ).
- ۲۷. السيرة النبوية (من البداية والنهاية)، تحقيق: مصطفى عبد الواحد، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع،(بيروت، ۱۹۷۲).
  - ٢٨. البداية والنهاية، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن، دار الفكر، (بيروت، ١٩٨٦م).
    - الكليني، الشيخ محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي، (ت٣٢٩هـ).
  - ٢٩. الكافي، تحقيق على أكبر الغفاري، دار الكتب الاسلامية، ط٣. (ايران، ١٣٦٧ش).
    - مارمول، كاربخال، (١٦٠٠م) .
    - ٣٠. افريقيا، ترجمة محمد حجي واخرون، مكتبة المعارف، (الرباط، ١٩٨٤).
- ٣١. تاريخ ثورة وعقاب اندلسي مملكة غرناطة، ترجمة وتقديم، جعفر ابن الحاج السلمي، مراجعة مصطفى عديلة، مطبعة الخليج العربي، (تطوان،١٣٠ ٢م).
- ٣٢. وقائع ثورة الموريسكيين، ترجمة وسام محمد جزر، مراجعة وتقديم، جمال عبد الرحمن، المركز القومي للترجمة، (القاهرة،٢٠١م).
  - المتقى الهندي، علاء الدين على بن حسام الدين، (ت ٩٧٥هـ).
- ٣٣. كنز العمال في سنن الاقوال والافعال، مؤسسة الرسالة، (تحقيق بكري حياتي وصفوة السقا)، ط٥، (بيروت، ١٩٨١م).
  - المزي، جمال الدين أبي الحجاج يوسف المزي، (٧٤٧هـ).
- ٣٠. تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق الدكتور بشار عواد معلوف، مؤسسة الرسالة، (بيروت، ١٩٨٥م).
  - الشيخ المفيد، محمد بن محمد بن النعمان ابن المعلم العكبري البغدادي، (١٣٤هـ).

- ٣١. أوائل المقالات، مكتبة مهر، (قم المقدسة، ١٤١٣ هـ ق).
- المقري، احمد بن محمد بن احمد المقري التلمساني، (ت ١٠٤١هـ/ ١٦٣٢م).
- ٣٢. نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين ابن الخطيب، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، (بروت، ١٩٨٨م).
  - النسائي، ابو عبد الرحمن احمد بن شعيب بن على، (ت٣٠٣هـ).
- ٣٣ . خصائص أمير المؤمنين علي بن ابي طالب(عليه السلام)، أحمد ميرين البلوشي، مكتبة العلى، (الكويت، ٢٣ . ١٤٠٦هـ).
  - النعيم، عبد الله محمد الأمين.
- ٣٤. الاستشراق في السيرة النبوية دراسة تاريخية لآراء (وات بروكلهان فلهاوزن) مقارنة بالرؤية الإسلامية، ط١، المعهد العالى للفكر الإسلامي، (الولايات المتحدة الامريكية، ١٩٩٧م).
  - ابن هشام، أبو محمد عبد الملك بن هشام المعافيري، (ت٢١٨هـ).
  - ٣٥ السرة النبوية، تحقيق سعيد محمد اللحام، دار الفكر، (لبنان،٢٠٠٧م).
    - يرادة، محمد .
  - ٣٦ . دراسات اسبانية للسير النبوية، مجمع الملك فهد للطباعة، (المجلة العربية السعودية، ١٤٢٥هـ).
    - . اليعقوبي، الحسين .

۳۷. تاريخ الصفر او التقويم العجمي بالأندلس، مجلة دراسات اندلسية، ع ۲۰، (تونس، ۱۹۹۸م). De Medina.

- Islam and Christian Spintuality in spain contacts.
- Fernando de Granja Santa maria.
- Estudios de historia de AL-Andlus Real Academia de historia (Madrid 1999).
- Luis del Marmo y Carvijal.
- Lafrique (Paris 1667).
- Rodrigo Mediano.
- F. Luis del Marmol Y el humanismo. Comentarios sobre una Fuente de La Historia del rebelion Y Castigo de los Moriscos del Reyno de Granda. Bulletin Hispanique.n.2. decembre 2003.

# الفصل الثالث: المنقذ في الفكر الموريسكي

#### مستخلص البحث

تعد النبوءات الموريسكيية التي واكبت وتأثرت بالنبوءات المشرقية الإسلامية التي وردت على لسان الرسول محمد (ص) والتي ربها نسجت على منوالها، أو انحرفت قليلاً عن مرادها الذي وضعت له. باعث أملاً يتجدد في ذهن الموريسكي لاسترجاع تراثه وبلده الضائعين من خلال تحفيزه على الثورة، مستنداً على أمله في نبوءات المنقذ أو الملخص المهدي الذي تناءت به النبوءات الموريسكيية، فحددت علامات لظهوره بعضها أرضية وبعضها كونية، ونعته بنعوت متعددة، وأسهاء مختلفة دلت في النهاية ومن خلال نصوص مورسيكية على ان المراد من هذا المنقذ ما هو الا الإشارة الى المنقذ الأكبر وهو ما وصفوه بالفاطمي العربي القادم من المشرق وهي إشارة تكفي ومن خلال أحاديث الرسول محمد (ص) الى ان المقصود بهذا الفاطمي ما هو الى الامام الثاني عشر المسمى محمد بن الحسن العسكري.

#### **Abstract**

The <u>Mořský</u> prophecies have accompanied and influenced by oriental Islamic prophecies which are mentioned in the words of the Prophet Muhammad (peace be upon him), and also they may be are along the lines of the Islamic prophecies, or deviated slightly from their original goal.

They also have given a renewed hope in the heart of Mořský to retrieve its lost legacy and country through stimulating it to begin the revolution. Based on the prophecies of the savior or the summary that Mořský prophecies called for, it identifies the signs of its appearance (earthly and universally signs), and labels it with many different names that shown in the end that this savior is a signal to reveal the biggest savior who is described (The Arab Fatimid coming from the East), and through the sayings of the Prophet Muhammad (peace be upon him) it is known that that the meaning of this Fatimid is the twelfth Imam named Mohammed Bin Hassan Imam Al-Askary, The Military,.

### اولا: المنقذ عند الموريسكيين.

#### المقدمة

انتشرت بين الموريسكيين \* نبوءات كثيرة تتعلق برؤيتهم لمصيرهم في شبة جزيرة أيبريا والتي الستمدوها من تراثهم الإسلامي نتيجة للأحداث المأساوية التي المت بهم من جراء ما عانوه من مأسي مؤلمة جرت عليهم بعد أن تنصل الاسبان عن وعودهم التي أبرموها مع اخر ملوك الاندلس، والنشاط الاجرامي والتعسفي لمحاكم التفتيش سيئة الصيت والتي مارست بحقهم أبشع أنواع التعذيب والقتل والنفي، حتى قضى تحت أيديهم وفي سجونهم مئات الالاف من المسلمين وبعضهم من اليهود غير من قتل حرقًا وطرد ظلمًا، حتى أثيد شعب بكامله وتلاشي عن وجهة الأرض بفعل تلك المهارسات البشعة وسفك الدماء. ومحاولة من هؤلاء المظلومين للتصدي والمقاومة والتمسك بالأرض والدين، فقد توجهت أبصارهم صوب المشرق الإسلامي منحدرهم الروحي والمادي الذي الأرض والدين مئت السنين، فتعلقوا بنبوءات كانت متنفس لهم للخروج من تلك الازمة التي يعيشوها فبحثوا عنها في بطون كتب المسلمين فو جدوا فيها أمل ومتنفس لهم، وهي التي تشير بظهور الدين الإسلامي بعد انحساره، على يد المنقذ المبشر به.

واخذوا يبشرون به في كتبهم حتى غذت أملهم المرتجى للخلاص من واقعهم المزري. فكان كتاب الجفر المنسوب الى الامام علي بن ابي طالب (ع) أحد تلك المراجع الرئيسة لهم، وان لم يكن الظاهر من هذه التسمية هو كتاب الامام (ع) بعينه بل حاكوه في موضوعاته ونسجوا على منواله، وربها استمدوا من نسخة لهذا الكتاب او نقلوا منه روايات تتعلق باختبار الساعة وعلامات المنقذ وظهوره. فأطلقوا على تلك الكتب تسمية الاجفار تيمنا بكتاب الامام (ع) ليوثقوها وليستندوا اليها في إطفاء الشرعية على نبوءاتهم ثقة منهم الامام علية السلام الذي وثقوا بروايته "حيث يصدق الجميع ما يقول، وقد رُويت عنه مأثر عظيمة حدثت على النحو الذي صاغه"(۱) فكانت تلك الاجفار بالنسبة لهم قبل كل شيء عمل ديني سواء من حيث اصوله او أهدافه (۲) وكانت تلك الاجفار وما تحويه من تنبؤات قد حفزّت الموريسكيين للقيام بالثورة ضد الاسبان لمواجهة الظلم الواقع عليهم لما تحويه من مضامين تبشيرية وعدتهم بالنصر فاستندوا اليها وجمعوا رجالهم واموالهم وانتفضوا ضد اعدائهم الاسبان (۲)

ومن اشهر تلك الاجفار في شبه جزيرة ايبيريا وما تحتويه من نبوءات هي ما اصطلح عليه تاريخاً بالألواح الرصاصية وما فيه من نبوءات والتي وجدت في البرج العتيق في منارة مسجد غرناطة أثناء تهديمه لبناء الكاتدرائية الكبيرة في المدينة (٤) "لقد كانت المحنة التي يمر بها. مسلمو الاندلس باعثة على

الياس في من جعلهم يبحثون من ملاذ لهم في الحيل المدهشة التي تمكنهم من احتمال الوضع وتمنحهم بعض المتعة والفرح: لقد انغمسوا في النبوءات أو كتب الجفر (Aljofores) وبعد هذا الامر من الابعاد المدهشة والمثيرة للاستغراب في الادب الإسباني المكتوب بالحروف العربية كها انه يعد مثالا مشيراً للشفقة على التفكير الرغبى الجمعي نتظاهر الكتب التي تدعى كتاب الجفر، المكتوبة بوضوح في القرن السادس عشر بأنها مخطوطات قديمة (رغم وجود استثناءات معينة تشذ عن القاعدة) تتنبأ بمستقبل زاهر مزده بالنصر لمسلمي اسبانيا. باستخدام كتب الجفر التي يصعب علينا تصنيفها وردها الى أحد الأنواع الأدبية لأنها تندمج عناصر من الرواية والادب والتاريخ كان المسلمون يحاولون فقط إعادة كتابة تاريخهم والتأثير في مستقبلهم. ومن النادر ان نجد موازياً لهذه التجربة الأدبية والإنسانية التي حاول بها مسلمو الاندلس ان يعيشوا حياه مختلفة عن حياتهم "(٥).

وفي عام (٢٥ ١٥ م) صرح مسلم يدعى زكريا مقيم في غرناطة باعترافه امام محاكم التفتيش بان المغاربة لهم رغبة كبرى، في الانتقام واكدوا بان الخلاص قريب، وسيأتي من شال افريقيا، من بجاية ووهران وسبته، وسوف يتم دخول اسبانيا من جديد وانه سيظهر جسر من حديد عند مضيق جبل طارق وعن طريقه سيدخل العرب الى اسبانيا(٢)

وعضًد ما ذهبنا الية كارباخال من ان تلك النبوءات مصدر قوة وباعث عزيمة للمسلمين للثورة بقوله انهم "كانوا يعدونها احدى وسائل بث الثقة في نفوس القروين الجهال حتى يحملوهم على تصديق ما يقرأ عليهم وان نحواه محققة ومنزهة على الخطأ بها ان تلك الثقة الجوفاء كانت السبب الأكبر في جزء كبير من القلاقل التي أثاروها فأننا نعرضها في هذا الجزء حرفياً"(\*). واخذ يسترسل في سرد تلك النبوءات التي عاب على المسلمين رداءة كتاباتهم العربية سبب ابتعادهم عن قواعد اللغة العربية (ش) لخضر استخدامها عليهم، ولعل ليس من قبيل الصدف ان تستند الرواية الغيبة في حديث الرسول (ص) الى الامام علي (الش). وهذا يعيدنا الى كتابه المنسوب له الذي استعرضناه في المقدمة والمسمى الجفر والذي ربها بمنطق اللاشعور من قبل الموريسكيين حاولوا الصاق النبوءة بالأمام (الشحاب كتاب الجفر الذي يحوي على اسرار ما كان وما يكون، والشخصية الميزة بين الصحابة (رض) والذي قال عنه رواي النبوءة سيد زيد الجرجالي Zayd el Guergualh السيدة المورية على حين بصدق الجميع وما يقوله "(\*) فضلا عن ذلك يضيف الراوي اهتام السيدة الزهراء(ع) بتلك الاحداث وسؤالها لا بيها(ص) عن حالة الاندلس وحزنها وبكائها عليهم (۱۰).

وقد حُددً وقت بداء عملية الانقلاب في القوى لصالح المسلمين بعد ان اضطهدهم الاسبان على لسان الرسول محمد (ص) بعد ان سأله الامام على حول ذلك التوقيت" قائلاً ايه يا على! (السلام) سيكون

ذلك في جزيرة الاندلس، في العام الذي يوافق مطلعه يوم سبت والاشارة التي ستنبىء بقدومه هي ان يرسل الله سراباً من الطيور يضم طائرين معلمين، أحدهما الملك جبرائيل Gabriel والأخر هو الملك ميكائيل "(۱) والعام الذي أخبر به الرسول محمد (ص) الامام علي (ع) عام كبيس (۱) وفي احدى الوثائق المخطوطة والتي تتحدث عن وقت الظهور ولملاحظة عليها أنها مرتبكة اللغة غير مترابطة الى حد ما لعدم معرفتهم بقواعد اللغة العربية. تذكر تاريخ محدد لظهور جبرائيل وميكائيل اذ قال "رسول الله صلى الله عليه وسلم الى علي بن ابي طالب رضي الله عنه الاولى فاطمة رضى الله عنها اذا دخلى العام تسعه وتسعائة عجام يوم السبت يبعث الله فيها سحابة من طيور وليس هي بطيور الامن... وترى فيها زوج معينة (وهو) وهما جبريلى و ميكايلى "(۱)".

### ١. علامات الظهور عند الموريسكيين.

علامات الخلاص ومجى المنقذ وعلامات ظهوره اكدها صاحب الشريعة الرسول محمد (ص) بحسب ما جاء في روايات الموريسكيين والتي استمدوها من تراثهم الإسلامي رغم التعميم في الموروث الديني الذي أنحرف نتيجة نشاط محاكم التفتيش وقطع المسلم عن تراثه الديني ومن أهم هذه العلامات التي ترتبط بعصر الظهور والتي سطرها الموريسكيون في نبوءاتهم والتي رتُبت على اسبقيتها التاريخية.

### أ. كسوف الشمس وخسوف القمر

"ويراد به حدوثها بشكل مختلف عن الشكل الاعتيادي له. فبدلاً من أن يحدث الكسوف في اول الشهر والحسوف في وسطه كما هو معتاد . فان حدوثها . سوف يكون بالعكس فيحدث الكسوف في وسط الشهر والحسوف في أوله بشكل لم يسبق له نظير منذ أول البشرية الى حين حدوثه" (١٤) وقد أخبر الامام أبو جعفر الباقر (ع) عن تلك الآية قائلاً: "ايتان تكونان قبل القائم لم تكونا منذ هبط ادم صلوات الله علية ابداً وذلك ان الشمس تنكسف النصف من شهر رمضان والقمر في أخره، فقال له رجل: يا بن رسول الله لا بل الشمس في اخر الشهر والقمر في النصف فقال له أبو جعفر عليه السلام: أنى لأعلم بالذي أقول: "انها ايتان لم تكونا منذ هبط ادم علية السلام" (١٥).

وقد احتفظت النبوات الموريسكيية بتلك الآية عادة إياها أحدى علامات خلاصهم من عذابهم في شبه الجزيرة أيبريا، والتي عُدت نذير شؤم بالنسبة للمسيحيين اذكان كسوف الشمس أحدى ابرز علامات خلاصهم (١٦)

#### ب ، الدجال:

من العلامات الحتمية قبل الظهور هو فتنه الدجال والذي حذر منه الرسول محمد (ص) في أكثر من موضع، وكذلك تحدثت عنه كتب التاريخ كثيراً. فهو بحسب ما تصوره الأحاديث النبوية والروايات التاريخية" رجل جسيم أحمر جعد الرأس أعور العينين كان عنبة طافية"(١٧)

وكان قد ادعى الربوبية قائلا:" اليَّ أوليائي، أنا الذي خلق فسوى وقدر فهدى، انا ربكم الأعلى "(١١٨).

واما علاقته بعلامات الظهور فقد ذكره الرسول محمد (ص) قائلاً: فبينها هو كذلك، اذ بعث الله المسيح ابن مريم فينزل عِنْدَ المُنَارَةِ الْبَيْضَاءِ شَرْقِيَّ دِمَشْقَ بَيْنَ مَهْرُ ودَتَيْنِ وَاضِعًا كَفَيْهِ عَلَى أَجْنِحَةِ مَلَكَيْنِ... فيطلبه حتى يدركه بباب لدى فيقتله، ثم يأتي عيسى ابن مريم قوم قد عصمهم الله منه فيسمح عن وجوهم، ويحدثهم بدرجاتهم في الجنة "٢٠١٠». وقد صرح الامام علي بن ابي طالب (ع) بمصير الدجال بخلاف الرواية السابقة ، بعد ان خطب يا صحابه قائلاً: "سلوني قبل أن تفقدوني ثلاثاً، فقام اليه صعصعة بن صوحان، فقال: يا أمير المؤمنين متى يخرج الدجال؟ فقال له: أقعد فقد سمع الله كلامك وعلم ما أردت ... الى ان يقول بعد حديث طويل: يقتله الله عز وجل بالشام على عقبة تعرف بعقبة أفيف، لثلاث ساعات مضت من يوم الجمعة على يد من يصلي عيسى ابن مريم خلفه"(۲۰۰). وهذه الأحاديث والروايات في كتب المسلمين ومصادرهم المشر قية.

أما الدجال عند الموريسكيين فقد رافق ظهوره أخر الزمان وقد ذكرت النبوءات التي تؤرخ في تلك الفترة بعض اخباره المقتضبة ففي النبوءات التي ذكرها كارباخال نراها تتحدث عن احداثا تاريخية كارثية قبل خروج الدجال يمربها الناس اذ تقول في النبوة "وفي اعقاب ذلك يولد المسيح الدجال اللعين ، ويخرج على الناس، أنذاك سيرسل الله قحطاً شديداً، يدوم سبعة أعوام، لن يظهر خلالها خبزٌ أو حبوبا أو ماء "(۲۱). ثم تتكلم النبوءة عن معاجزه بعد تلك الشدائد" فيقوم حينها بغرس البذور عند منتصف النهار ليحصدها مع المغيب، ويزرع الأشجار والنباتات بيمناه، فتحصد ثهار الفاكهة بيسراه. سيأمر الميت ان يحيا، فينهض وافقاً، فيدعى أنه باعث الموتى، والاله والسيد الذي ليس كمثله شيء، أما من يتبعه فلن ينال خيراً قط، وسيموت كافراً، ويمسي مثواه في سوء الجحيم. سيتبع المسيح الدجال الناس كاشفاً لهم عن العديد من صنوف الرزق وعيون المياه"(۲۲). وقد ورد عن الرسول محمد (ص) انه" مكتوب بين عينه كافر يقرؤه كل مؤمن كاتب وغير كاتب "(۲۲)

وذكرت المصادر الموريسكيية تلك الخصلة بتحريف اذ تقول النبوءة التي أوردها مارمول حول تلك القضية وانه "سوف يظهر على جبينه عبارة: استبد وعصى" (٢٤).

وتسترسل النبوءة بذكر صفاته قائلة "ستكون ملامح وجهه مثيرة للفزع فهو ليس له سوى عين واحدة، ويحمل على رأسه وعاءً ممتلعاً بالطعام اللذيذ، ورأسه مستدير كاستدارة القمر، سترون الناس وراءه بأعداد غفيرة، حتى لن تسعهم الأماكن هم وابناءهم وأسرهم، سوف يمتطي دابةً يثير نظرها الفزع "(٢٥) والفزع المصاحب لمنظر تلك الدابة، ربها هو ما روي عن الرسول محمد (ص) حولها اذ قال (ص) "له حمار يركبه، عرض ما بين اذينه أربعون ذراعاً "(٢٦). وتكمّل النبوءة صفات الدجال قائلة" وسيمتد الطريق امامه على مرمى البصر، وسيطوف الدنيا بأسرها في سبعه أيام. ومعه نهران: أحدهما من ماء والأخر من نار، فاذا شرب من يتعوه من الماء الفوة ملتهبا كها النيران "(٢٧). وهو ما أشار اليه الرسول محمد (ص) اذ قال عنه "ان معه ماءاً وناراً، فناره ماء بارد، وماؤه نار فلا تهلكوا" (٢٨)

ثم تأتي النبوءة الى ذكر اليهود وعلاقتهم به قائلة" سوف ترافقه كل أسر اليهود التي سيحجب بها ضوء النهار"(٢٩) وهو أيضا ما أشار اليه الرسول محمد(ص) قائلاً: "الدجال معه سبعون الف يهودي كلهم ذو سيف محلى وساج"(٣٠). وتذكر النبوءة نهايته قائلة" حينئذ يرسل الربُّ العلي المسيح عيسى بن مريم عليه السلام فيخرج لمقابلته في ارض الشام Hexen فلما يبصره يخر امامه كأنه جبان مخنث، وتقول الحجارة والأمكنة ليدفن اسفلنا عدو الله"(٣١)

وذكره الحجري في رحتله على لسان المورسيكين قائلاً "والمسيح الدجال دليل، في طلوع الشمس من المغرب"(٣٢)

### ت. المطر:

المطر علامة أخرى من العلامات التي ترافق قيام المنتظر (ع)، وان كانت الروايات التي أوردت الرواية ضعيفة مقارنة، مع العلامات الأخرى (٣٣). فعن الامام الصادق (ع) انه قال: "ان قدام القائم لسنه غيداق" (٤٣). وكذلك روي عن سعيد بن جبير (رض) انه قال "السنة التي يقوم في المهدي تمطر الأرض أربعا وعشرين مطره يرى أثرها وبركتها "(٣٥).

وفي النبوءات الموريسكيية ذُكرت هذه الحادثة بروايتين متناقضتين اذ تذكر الرواية المشرقية، المواردة أعلاه انه "ستكثر السحب وتندر الامطار "(٢٦) فهي تأيي بخلاف تلك الرواية ولا نعلم السبب، غير انه بعد استرسال النبوءة بذكر العلامات يأتي بعدها مباشرة أي بعد ندرة الامطار وقوتها وتينع الأشجار بوفرة من الفاكهة، اما موسم حصاد القمح فتسمى الأشجار بوفرة من الفاكهة، اما موسم حصاد القمح فتسمى الأشجار بوفرة من الفاكهة، اما تذكر كثرة السحب وهو دليل على وفرة الامطار لا ندرتها. وإذ قراءنا الرواية من خلال المعنى الذي

وضعت له الفكرة يلزمنا ان نقول بكثرة الامطار وليس ندرتها، وربها ان المترجم وقع في لبس، او ان الرواية وردت هكذا للتناقض في عالم النبوءات الغيبة على ان الرواية الاسبانية والتي تتنبأ بظهور الديانة المسيحية على الإسلامية تتفق مع الرواية المشرقية من حيث كثرة الامطار وغزارتها فهي تذكر ان العالم مقبل على "العميم من الخيرات الروحية والمادية والرضاء وامتلاك الأرض الجديدة والامطار الغزيرة بالعديد من النعم السهاوية "(٧٧) وهناك رواية اخر تعزز الرواية المشرقية والمسيحية من جهة وتعزز الرواية القائلة بندرة الإمطار، وتعالج التناقض الحاصل بين الروايتين من خلال ذكر ان الندرة تحصل في وقت معين والوفرة في وقت اخر، اذ تذكر النبوءة في احداث سنة "تسعة وتسعين عجام"(٢٨)

فيكون ذلك العام وقعة شديدة ويكون الشتوة فيها قليلي ت المطار والريح كثيرة ويأتي المطار في شهر ابريل وتصلح الدنيا بالمطار وتكون جميع الثهار خصيصة غلالها وغزرة الفواكهه "(٣٩).

### ث. عقد الجسر ببغداد

وردت احاديث عن أهل البيت (ع) عن عقد جسر ببغداد مما يلي الكرخ (١٠٠٠) ويبدوا أن الموريسكي استلهم تلك الرواية ورسخت في ذهنه، ونظراً – وكها قدمنا انفا – لابتعاد الموريسكي عن تراثه الدين الحقيقي فربها نقل صورة الجسر من بغداد التي يفصل بين جانبيها نهر دجلة وطريقة وحل هذين الجانبين بالجسر الموضوع على نهر دجلة كها هو ظاهر الرواية، فقد نقل الموريسكي تلك الصورة وجعلها تعانق بجغرافيتها العُدوتين المغربية والأندلسية بدلاً من الكرخ والرصافة ونصت مخيلة الجسر الرابط بين العُدوتين وهو يمثل الامل بعبور الفاتحين الاوائل الى شبه جزيرة ايبيريا، "ففي سنه ١٥٦٩ م بغرناطة صرح زكريا الذي اعترف امام محاكم التفتيش بان المغاربة لهم رغبة كبرى في الانتقام، واكدوا بان الخلاص قريب، وسيأتي من شهال أفريقيا، من بجابة ودهران وسبقه، هم بعد ذلك يتم من جديد غزو اسبانيا... وانه في مضيق جبل طارق سيظهر جسر من جديد وعن طريقة سيجتاز العرب ويتمكنون من غزو اسبانيا حتى كاليسيا" (١٤٠) " او ربها قنطرة من نحاس يعبر عليها المسلمون" (٢٤٠) كما وصف مرة اخرى.

#### ج. الصيحة:

الصيحة من الحوادث المفزعة والتي وردت الاخبار عن طريق الائمة (ع) الى حولها. ويفسر بانه صوت عظيم يكون في السهاء يوقظ النائم ويفزع اليقظان، وتخرج الفتاة من خدرها خوفاً وفزعاً، وربها يكون هو نداء جبرائيل (ع)(٢٠).

فعن ابي بصير ان الامام ابي عبد الله الصادق (ع) انه قال" قلت له: جعلت فداك، متى خروج

القائم؟ فقال: يا أبا محمد، أنا أهل بيت لا نوقت... الى ان قال: لا يخرج القائم حتى ينادى باسمه في جوف السماء في ليلة تراث وعشرين من شهر رمضان، ليلة جمعة، قلت بم ينادي؟ قال: باسمه واسم ابيه، الا ان فلان بن فلان قائم آل محمد، فاسمعوا له وأطيعوه فلا يبقى شيء من خلق الله فيه الروح، الا سمع الصيحة، فتوقظ النائم ويخرج الى صحن داره، وتخرج العذراء من خدرها ويخرج القائم من يسمع، وهي صيحة جبرائيل (ع)"(٤٤).

أما وقتها الذي حدده الائمة فتكون في شهر رمضان اذينقل الحرث بن المغيرة عن ابي عبدالله الصادق (ع) قوله عنها "الصحية التي في شهر رمضان تكون ليلة الجمعة لثلاث وعشرين مضين من شهر رمضان "(٥٠٠). وكانت العلامة التي حددها الموريسكيين بتواريخ وأماكن مختلفة، الا انها تدور في اغلبها حول شبه جزيرة ايبيريا، اذ وصفت على انها يكون الناس على اثرها سكارى ومن هولها ويخرون موتى بدون قتل، محددين تاريخها بها يوافق فكرتهم عن الخلاص قائلين في نبوءاتهم" ففي ذلك الزمان يكون المسلمين. في ارض رغون. شده كبيرة/ وفي عام سته عرب وعشرين[Sic Por] وتسعائة/ يكون. في اواحد [صا} صيحة كبيرة/ بين الناس ويكون الناس سكارى/ مواتا بلا حديد.

والصيحة الاخرى ذكرتها النبوءة قائلة" وتكون صيحة كبيرة في عام تسعة وتسعما/ ئة في مدينة بلنسيه وأخراى / [ا] في دانيه وأخرى في [ا] جزيرة الا/ الاندولوس المذكورة في/ تاريخ العجم [ا]. وتريخ الجغرفي. / وبعد هذه عن [ا] قريب يكون. صيحة كبيرة يقد/ مون على النصارى ويكون. / وبينهم مقتلة عظيمة "(١٤)

وهناك صيحة أخرى ذكرتها النبوءة "وتكون صيحة كبيرة في واقت صلاة / الصبح وافزع [١]. كبير حتى الكثير/ من النصاري يرجعون الا. دين المسلمين "(١٠).

### ح. خروج الشمس من مغربها:

وهي علامة اخرى لا شراط الظهور فضلا عن الموضوع الانف الذكر بشرط الخسوف والكسوف، اذ أخرج البخاري عن الرسول محمد (ص) انه قال" لا تقوم الساعة... حتى تطلع الشمس من مغربها، فاذا طلعت ورآها الناس أمنوا أجمعون، فذلك حين لا ينفع نفساً ايهانها لم تكن أمنت من قبل أو كسبت في ايهانها خيراً "(٤٤).

وروي عن الرسول محمد(ص) انه قال" عشر علامات قبل الساعة لابد منها ... وعد منها: طلوع الشمس من مغربها(٥٠٠). على أن النبوءات الموريسكيية قد ربطت بين المسيح الدجال وخروجه وهذا

الحدث، قائلة" المسيح الدجال دليل في طلوع الشمس من المغرب"((٥)) وتحدث النبوءات ايضاً عن الشمس المتصدعة التي عدتها من علامات الظهور. وربها تصدعها ناتج عن حركتها المفاجئة بظهورها من المغرب اذ ورد في النبوءات ان الرسول محمد (ص) قد عد العلامات الصغرى الظهور ومنها "طلوع الشمس المتصدعة" (٥٢).

# خ. ظهور الملائكة

بحسب النبوءة الموريسكيية فان الملائكة سوف تظهر في السياء معلنة للصيحة والتي هي احدى علامات الظهور وتحديداً في البشرات (٢٥) او سيرينفادا (٤٥) على شكل طيور في السياء وكلاهما في غرناطة (٥٥) و تظهر نتيجة للظلم والتعسف والجور الذي لحق بالمسلمين اذ تذكر النبوءة أن الناس في ارض باثا Baza قد شاهدت آيات وظواهر خارقة للعادة اذ ظهرت "طيورا غير مألوفة في غرناطة (٥٠) و ظهرت لهم مرة أخرى اذ "شاهدهم أناس يسيرون في السحاب على هيئة طيور تحلق أعلى البشرات يقودها طائران أضخم حجها واوضح رؤية (٥٠) ان هذين الطائرين الضخمين ما هما الا ميكائيل وجبرائيل، صاحب النداء في عصر الظهور اذ تذكر النبوءة أنه "يبعث الله فيها سيحابه من / طيور وليس هي بطيور الا من صحية النبي علية السلام / وترى فيها زوج معينه (وهو) وهما (١٠) (١) جبريلي وميكايلي (٥٠).

ونزول جبرائيل بصفة طائر أبيض مستفيضة في كتب الحديث. اذيروي ان ابا عبد الله علية السلام قال:" أول من يبايع القائم علية السلام جبرائيل علية السلام ينزل في صورة طير أبيض فيبايعه ثم يضع رجلاً على بيت الله ورجلا على بيت المقدس ثم ينادي بصوت ذلق يسمع إطلق تسمعه[ الخلائق (اتى امر الله فلا تستعجلوه) (١٠٠).

وعلى الرغم من الخلط الحاصل بين العقائد الصحيحة والمشوشة عند الموريسكيين وكها قدمنا انفا الأ أن اصل الرواية يبقى عالقاً في اذهانهم لكن يشوبه ما لحق بالروايات السابقة من تحريف فتذكر النبوءة الموريسكيية ان تلك الطيور والتي يتقدمها جبرئيل وميكائيل ما اتت الامن اجل البشرى وخلاص الناس بقرب المخلصين من ملوك الشرق والغرب اذ تقول النبوءة انه" في العام الذي يوافق مطلعه يوم سبت، من الاشارة التي ستُنبئ بقدومه هي ان يرسل الله سرباً من الطيور يضم طائرين معلمين، أحدهما الملك جبريل Gabriel والأخر هو الملك ميكائيل وسيضحى الاصل الذي تنشا من طيور الببغاء في سائر الارض، وهما يعلنان الناس بقرب مجيء ملوك الشرق والغرب الإغاثة جزيرة الاندلس "(۱۱)"

وتوافق تلك النبوءة ما تقل عن الامام ابي عبد الله (ع) اعلاه والتي بشرت بمجيئ امر الله مع التغير في ظاهر الرواية والاحتفاظ بالمحتوى.

### د. يأجوج ومأجوج

هم أقوام ذكروا في القران الكريم ارتبط ذكرهم بعلامات الساعة اذ قال تعالى "حَتَّى إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ. وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَسَاخِصَةٌ أَبْصَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَاوَيْلَنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ "(٢٢).

ودلالة خروجهم ردم السد الذي بناه ذو القرنين وخروجهم سابق للوعد الإلهي وقد أشار القران الكريم الى تخريبه قائلا: " قَالَ هَٰذَا رَحْمَةً مِّن رَّبِي۞ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِّي جَعَلَهُ دَكَّاءَ۞ وَكَانَ وَعْدُ رَبِّي حَقًّا"(٢٣) ولا تخلو أحاديث الرسول(ص) من ذكر لهم اذ أشار لهم قائلاً:"ثم يسيرون حتى ينتهوا الى جبل الخمر، وهو جبل بيت المقدس، فيقولون لقد قتلنا أهل الأرض، هلم فلنقتل من في السياء فيرمون بنشابهم الى السماء فيرد الله عليهم نشابهم مخضوبة بالدماء"(٦٤) وترتبط تلك الاحداث بنزول السيد المسيح (ع)، اذ أشار الرسول محمد (ص) الى ذلك بقوله:" إنى قد أخرجت عبادا لى لا يدان لأحد بقتالهم، فحرز عبادي إلى الطور. ويبعث الله يأجوج ومأجوج وهم من كل حدب ينسلون "(٥٠٠). كل تلك الاحداث تشير الى تزامن ظهور هؤلاء مع علامات الساعة، وقد عدها الموريسكيون ايضا من اشراط الساعة وتوافقوا مع الرواية الإسلامية الثانية أعلاه حول مصيرهم ونهايتهم على يد السيد المسيح (ع) وتحطم الروم المذكور في القران الكريم اذ تذكر الرواية المورسيكيية هذه الاحداث من خلال النبوءة الانفة الذكر شارحة بالتفصيل ما يتعلق بهم واوصافهم قائلة: "يصعد المسيح الي جبل طهور Tahor، ويحطم اسوار يأجوج ومأجوج، وهم الاقزام الذين يفوق تعدادهم عدد موج البحر، وتتباين اشكالهم ووجوههم وملامحهم: فبعضهم حجمه مثل الريشة التي يُكتب بها، والبعض الاخر تفوق قامته الجبال، وهناك أخرون لهم آذان طويلة، حتى انهم يجلسون عليها ويفرشون الأرض ببعضها، ومشيتهم مسيرة ثمانين سنه"(٢٦). وأوصافهم تلك توافق ما نقل عن الأثر من أن، يأجوج ومأجوج على ثلاثة أثلاث: ثلث على طول الأرز، وثلث مربع طوله وعرضه واحدهم أشد، ثلث يفترش أحدهم أذنه ويلتحق بالأخرى "(١٧٠)

### ذ. السيد المسيح (ع)

بعد نزول السيد المسيح (ع) واحد من أهم علامات الظهور وأبرزها وهو من العلامات الحتمية للظهور، بشر به الرسول(ص) اذ تذكر الروايات نزوله (ع) ودخوله بيت المقدس وصلاته فيه اذ يذكر ان الرسول محمد (ص) "ذكر الدجال فقالت أم شريك: فاين المسلمون يومئذيا رسول الله؟ قال: بيت المقدس يخرج حتى "حاصرهم، وامام الناس يومئذ رجل صالح فيقال: صلى الصبح، فاذكبر و دخل فيها نزل عيسى ابن مريم عليه السلام، فاذا راه ذلك الرجل عرفه، فرجع يمشي القهري فيتقدم عيسى فيضع يده بين كتفيه ثم يقول: صل انها أقيمت لك، فيصلى عيسى وراءه "(١٨٠٠). وهذا الرجل هو الامام المهدي(ع) بحيث حديث اخر عن الرسول محمد (ص) موضحا تلك الشخصية يقول: "ينزل عيسى بن مريم (ص) فيقول أميرهم المهدي: فقال صلِ بنا، فيقول الا وان بعضكم على بعض أمراء تكرمه لهذه الامة الذكر نزول السيد المسيح (ع) موثقة الاحاديث السابقة، اذ تبشر النبوءة به وبعودته فتذكر النبوءة قائلة: "يعود يصوع روح الله المحمود الى الأرض". (١٧)

وتشير النبوءة الأخرى الى عودته قائلة:" ينزلى عيسى بن مريم"(٢٧)، ثم تسترسل نبوءة أخرى مستعرضة اهم اعمال السيد المسيح (ع) بعد نزوله قائلة:" حينئذ يرسل الرب العلي المسيح عيسى بن مريم -عليه السلام- فيخرج لمقابلته [يقصد الرجال] في ارض الشام Hexen فلما يبصره يخر امامه كأنه جبان مخنث"(٢٧).

وتواصل النبوءة سرد دور السيد المسيح (ع) مضيفة له لقب الهادي وهو لقب مرادف للقب المهدي المنتظر(ع) ويبدوا انه من تأثير النصارى على المسلمين قائلة" ويبقى المسيح الهادي، الذي سيسير بفضله الذئب جنباً الى جنب مع الغنم في وئام. سوف يلعب الصبيان مع الحيات والافاعي، السامة ولن تضيرهم، حيث تجبر على تطبيق سنة رسولنا والحكم بمقتضاها(٤٠)

اما فيها يخص صلاة السيد المسيح (ع) في الرواية السابقة، فيبدوا من التراث الموريسكي المتمثل بتلك النبوءات انهم قد علق في اذهانهم موضوع صلاة المهدي (عج) الموعود وصلاة السيد المسيح (ع) خلفه الا انهم جعلوا الدور الريادي هنا للسيد المسيح (ع)، وجعلوا إقامة الصلاة من واجبات اسرة المنقذ المتصلة بالرسول محمد (ص) وذلك بحسب النبوءة التي اشارت الى تلك الحادثة قائله" يشرف على الصلوات والمواقيت سلالة رفيعة متصلة النسب من نسل محمد (ص) وآنذاك يتحول كل ملحد الى دين الله"(٥٠)

#### ر. علامات كونية متفرقة

هناك عدة آيات كبرى وصغرى وردت في النبوءات الموريسكيية حول مخلصهم، واختلطت فيها بينها ومزجت بين اشراط الساعة واشراط الظهور، وذلك لابتعاد الموريسكييون عن تراثهم الديني بسبب الضغوط التي واجهوها من الاسبان عن طريق محاكم التفتيش التي سعت الى فصل الموريسكي عن دينه الإسلامي بكل الطرق الوسائل وقد نجحت في ذلك الى حد ما فنجد الموريسكي يحاول ان يتشبث بدينه وما وصل اليه منه، لذلك اختلطت عليه علامات الظهور والقيامة ومنها ان الموريسكي تحدثت نبوءته عن ظواهر طبيعية وسهاوية تسبق وترافق عصر الظهور ومنها ما يتعلق بالأجرام السهاوية أمثال ظهور الشهب والنجوم السهاوية اذ تتحدث النبوءة عنها اذ ذكرت احداهن عن ظهور نجم يقترب ظهوره مع ظهور السيد المسيح (ع) (٢١).

ومنها ما ذكرته النبوءة" فترى في شهر رمضان المعظم يتجمع النجم والقمر على الغروب، فيكون ذلك من العلامات التي تنتظر (٧٧) ونقل كارباخال بعض العلامات في النبوءات التي أوردها التي كان ينتظرها الموريسكيين منتقداً إياهم عليها ومنها" انهم شاهدوا في اثناء الليل علامات في الهواء في البحر والبركرؤية نجوم لم ترقط من قبل، واشعال السهاء باللهب وقدر كبير من البريق، مما أدى لظهور اجرام في الهواء، وايضاً اشعة مروعة لعدد من النجوم والمذنبات "(٧٠).

وفي موضع آخر ذكر تجلّي الشُّهُب ونجوم الطالع (٧٩) كعلامة من علامات الظهور. وجعل كارباخال ظهور احد الشهب هو بداية لإعلان الخير المتمثل بخلاصهم ووصول مخلصهم (٨٠٠).

#### ز. علامات متفرقة

إشارات النبوءات والروايات الموريسكيية الى احداث سابقة للظهور، عامة تتحدث عن الانحلال في المجتمع وحالة الظلم والاستبداد. ومنها ما تحدثت عنه النبوءات تخبر عن "مجتمع حرب البشر الطاحنة هذا سوف ينقص الايمان، وتهجر فيه الشريعة سوف يضحي العلاء محل استهزاء الجميع، وسيشتغل الحكام بإخلاء الأهالي عن قراهم، وتخريب الأرض، وقلة الدخل، وذلك دون ان يقدر أي منهم على المساس بإفريقيا، التي خلفوها وراء ظهورهم. سيعقب ذلك مباشرة خوض الكافرين للحرب ولن يتبقى رجال في مملكة غرناطة، في غضون العام الطويل سيتعاظم الشقاق، ولن يقلق من براثن المشقة والخزي سوى اشخاص قلائل، وستحدث وقعتان. اما الظفر بالغرب فهو بانتصار الافارقة، لأن ما اخبر به الرسول الحق لا محالة واقع بين البشر سيفرون من قراهم وعندما يخطئ الابن العاق سيكون الرجل افضل ولما يحل منهم اجل الله ليلاً قبل ان يغشاهم النهار، البحر حتى تعبره السفن دون مخاطر فها انزله الله ينقض وستطبق شريعة المسلمين في ارض المسيحين"(١٨٠٠).

ونلاحظ ان تلك الاحداث المتعلقة بالنبوءات تخص الاندلس والاندلسيين، وحدهم الباحثين عن النجاة من مآسيهم على لسان الرسول محمد (ص). وفي محاولة منهم في تنفس الصعداء تستمر

نبوءات الموريسكيين في بعث الامل في نفوسهم بعد ان صعد الاسبان من اضطهادهم فتنعكس امالهم على نبوءاتهم معلقين عليها امالهم في الثورة. وتكون" أولى علامات تلك النبوءة أيها السادة ستكون علامة كبيرة للغاية. حيث يظهر شهاب ضخم جداً، في كبد السهاء، وينتشر نوراً ساطعاً. بعدها سيظفر ملك الاتراك بإحدى المدن ويأسر أهلها وملكها. عقب ذلك بفترة وجيزة للغاية سيستحوذ على جزيرة رورس الكبرى Rodas التي ستبقى دوماً في يد المسلمين ستكون هناك انتصارات أخرى للمسيحين، وتعد من العلامات الكبرى التي سوف تحدث لاحقاً. سوف تأتي جيوشهم واهلهم الى الاندلس بإعداد هائلة، حتى انهم سيفكرون في الاجهاز على قاطنيها وسيدخل الكثيرون في المسيحية خوفاً منهم. لكن فيها بعد سيظهر من بينهم صديق حقيقي وسينصح لهم ان هبوا وثوروا لدين الله. حينئذ سيغير هلال الاتراك على المسيحين وعلى كل مدينة وموقع وحصن (٢٨).

وقد أوضحت تلك النبوءات ايضاً احداث قبل قيام الساعة منها" حركة الأرض وتصدعها. سيادة الفزع والذعر الشديدين وعلامات أخرى يعجز البشر عن تفسيرها، وحذيفة هو اكثر من تناول تلك العلامات وعدد ما يقول انه سمع منها من رسول الله الهادي ما يربو على السبعين. ثهانية من الأكثر بروزاً والبقية تعد علامات صغرى تأتي على اثرها وقد سأل الكثيرون المصطفى عنها جميعاً. نكشف لهم عن بعض المشهور منها. فقال انه سيكون منها ظهور رسول الله، ونزول القمر الى بساتين تهامة بعد طلوع الشمس المتصدعة. تلك هي اشراط القيامة التي اتى بها القران وتحدث عنها، والبقية التي على شاكلتها عديدة وهي مشهورة في تلك الآونة وفي عالمنا هذه وتعد اشد وضوحا من الضوء الساطع"(٨٣).

# ثانياً: النبوءة وفكرة المنقذ عند الاسبان

تعد فكرة المنقذ في الديانة المسيحية واحدة من اهم مقوماتها. اذ يعد ظهور السيد المسيح (ع) في اخر الزمان بعد ان قام من بين الأموات ورفع الى السياء ليكون محرراً للبشرية. هذا في فكرهم حول تلك العقيدة. ومثلها كان للعرب نبوءات ومنتظر كان على الجانب المقابل نبوءاته "فقد كانوا يتنبؤون بانتصار المسيحية على الاتراك والمغاربة، وتحويل هؤلاء الى الدين المسيحي، اذ صرح دون مرتين كارسيا Don Martin Gacia انه مقتنع بقرب اعتناق المسلمين للمسيحية، وللإسراع بإنجاز ذلك دفع القسيسين الى تعلم اللغة العربية ووعظ الموريسكيين وقد قال: ان بداية هذا الانتصار ستكون في افريقيا الشهالية "(١٠٤).

وقبل التعمق اكثر بموضوع النبوءات لا بدلنا ان نتناول شيئا من مسألة التأثيرات حول هذا

الموضوع" فقد كون الموريسكي اذاً شخصيته في حضرة المسيحين، ومن المؤكد ان المجموعتين اللتين عاشتا جنباً الى جنب بصفة متداخلة طيلة العشرات من السنين، لا يمكن الا ان تؤثر الواحدة على الأخرى، واحياناً بصفة لا شعورية، ولا شك ان المجموعة التي لها الأقلية هي التي تتأثر اكثر من الأخرى بحكم النصوص. ومن الجدير بالملاحظة فعلاً، ان نجد اذ ما رجعنا الى النصوص التكهنية، عند المسيحين وايضاً عند الموريسكيين، نفس التصور الاستدلالي ونفس الأداة اللغوية واولاً نفس التصور الاستدلالي ونفس الأداة اللغوية واولاً نفس التصور الاستدلالي الذي يدعي ببعث امبراطورية عظيمة بعد تحطيمها المؤقت وفي هذا الاطار نجد اتهامات من الموريسكيين تتمثل" في التهمة الموجهة للمسيحين بتزوير النصوص التكهنية المساة القواثياس او خفوراس Alguacias—Jofores لجعلها تتلائم مع قضيتهم وقد كتب بيخرانو القواثياس او خفوراس على المطرود والمجادل الكبير هنا في تونس في سنة ١٦٣٥م بخصوص هذا النصوص ما يلي: ان المسيحين كذبوا في ذلك وأضافوا الكثير من الأكاذيب الأخرى، لأنني قرأت هذا النص نفسه في كتاب هنا في تونس، مترجم الى العربية لا يحتوى على هذه الأكاذيب المضافة "(١٥٠٥).

اما ما يدور حول المواضيع السابقة عند المسلمين من أمور تخص مفهوم الغيبة والمنقذ فيمكن احصائها عند النصاري وفقا للنصوص التي بين أيدينا وبها يلي:

### ١. علامات الظهور عند الاسبان

### أ. العلامات والنبوءات حولها:

دارت هذه النبوءات حول طرد الموريسكيين من اسبانيا واندثار الإسلام فيها وانتشار المسيحية من جديد. ونجد في نبوءاتهم عدة محاور يمكننا تسليط الضوء عليها منها انها تنبأت "بطرد الموريسكي الأخير الذي سوف يجسم هزيمة الإسلام وبعث اسبانيا" (٢٠٠). وتنص تلك النبوءات أيضا على تدمير مكة (٧٠٠). وفي عصر انحدار وظهور المنقذ بالنسبة للنصارى وتعدد صوره فان هناك" العميم من الخيرات الروحية والمادية والرخاء وامتلاك الأراضي الجديدة والامطار الغزيرة بالعديد من النعم الساوية "(٨٨٠).

وهذه النبوءات نجدها مطابقة للعلامات التي كانت تخص زمن ظهور المهدي (عج) الانفة الذكر. ثم تذكر النبوءة انتشار سلطة المسيح شرقاً وغرباً" ستجعل تحت سلطتك سطح الأرض من المشرق الى المغرب وهو ايضاً يتطابق مع النصوص الإسلامية التي تشير الى انتشار الإسلام في كل انحاء المعمورة "(٨٩) و ترى نبوءة أخرى تشير الى عالمية المنقذ وسيطرته على مراكز العالم كالقسطنطينية ويتوج فيها آنذاك. وهو ما يلتقي بها وعد به الرسول محمد (ص) امته في احاديث المهدي اذ وعد بان يفتح

القسطنطينية للمرة الثانية من الروم (٩٠) اذ تذكر النبوءة المسيحية ذلك قائلة "وسوف يناول جواده القسطنطينية لكي يتوج "(١٠). الهرطهان على هيكل بيار وبول Pierre Poul وسوف يذهب الى القسطنطينية لكي يتوج "(١٠).

ومثلها وجدناه في النبوءات الإسلامية فيها يخص العلامات الكونية نجدها هنا أيضا في النبوءات المسيحية فيها يخص علامات خلاصهم وظهور المسيحية على الإسلامية، وهو ما تدور حوله النبوءات المسيحية، فنلاحظ انها تذكر" العلامات في السماء وكذلك النجوم والتقاء الكوكب، قد اولت خلال القرن السادس عشر من طرف المنجمين بمعنى اثنين: احدهما: كعلامة انذار للإخطار التي يجسمها الموريسكييون وفي نفس الوقت كعلامة على طردهم النهائي وهذا ما يترجم عن انتصارات المسيحية على الإسلام. وقد عرفت تأويلات جوان اندرس Juan Andre الذي باعتماده على الدراسات العربية لعلم النجوم والتقاء والكواكب، قد تنبأ قريبا بقرب افول المالك الإسلامية. ان كل المالك وجب ان تتغير بصورة عميقة وسيحدث اذن اكثر من عشرين التقاء كواكب أخرى كذلك صرح الاسقف المفتش دون مارتين كارسيا Don Martin Garcia انه مقتنع بقرب اعتناق الاقاريين للمسيحية: وللإسراع بإنجاز ذلك، دفع نفسه الى تعلم اللغة العربية ووعظ الموريسكيين: وقد قال ان بداية هذا الانتصار ستكون في افريقيا الشالية. وفي خطبته الثانية والثلاثين قام يوضع قائمة بكل الانتصارات الاسبانية في افريقيا الشالية وقد رأى في ذلك علامة عناية الله (٩٢) وقد ذكر قادالاجار Guodaljara وبليدا Bleda وكاردونا عددا من هذه الظواهر الكونية السهاوية والتي قاموا فيها بعد بتقديم تأويلات لها. اذ تتحدث هذه العلامة عن قرب دمار الموريسكيين من وجهة نظر المسيحين، ففي سنة ١٥٢٦ ظهر في السماء نجم ذو ذنب للتنبؤ بالنكبات التي تتحدث عن قبول التعميد بصورة كاذبة. وكان ذلك انذار الخطر الذي سيلحق الموريسكيين الذين تم تعميدهم جماعياً بإسبانيا(٩٣). والنجم المذنب هذا الذي تتحدث عنه الاسبان هو عينه الذي ذكرته الرواية الإسلامية. فقد ذكرت روايتان حول هذا الموضوع. فالرواية الأولى تذكر طلوع الكوكب ذي الذنب وهو علامة ظهور الامام المهدي (عج)(٩٤). اما الرواية الأخرى فتجعل من علامات الساعة ظهور" النجم في السماء له ذنب من ناحية المغرب"(٩٥) والمهم في هذا الامر هو مدى التشابه والتطابق في علامات الظهور بين الروايتان المسيحية والإسلامية التي اعتمدت عليها كلا الامتين في انتظارهما للمخلص. اما ذا تكلمنا عن التأثير فالأمر محسوم للمسلمين نظراً لقدم الرواية الإسلامية المتقدمة على الرواية النصر انية. وتستمر النبوءات المسيحية من اجل اقناع الاخرين بسقوط الموريسكيين. وتتواصل النبوءة باشراك السماء بالتنبؤ بمصير الموريسكيين" ففي سنة ١٦٠٣م لاحظ المنجمون: اكبر التقاء للنجوم وكشفوا عن معناه: كل الناس كانوا متفقين ان التقاء النجوم هذا يمثل سقوط آخر انتفاضة لدين محمد في اسبانيا خلال عشرين سنة.

وبالاستناد الى ذلك ذكرت كل الأطراف كتب التنبؤ القديمة والحديثة (٢٩٠ كذلك في سنة ١٦٠٧م فقد حدث التقاء جديد الكواكب في سماء اراقون وكان ذلك موضوع تنبئها من طرف جيرونيمو اوللر (٩٢).

وقد حرص الاسبان على اشتراك العوامل الطبيعية من اجل ترسيخ مشر وعية قرار الطرد او طرد الموريسكيين، اذ ان هناك حوادث غدت بمثابة المعاجز حفزتهم على طرد الموريسكيين. فمنها ما يتعلق بجرس كبير الحجم يدعى جرس فيليلا Vililla في قرية قريبة من سر قسطة وكان يدق بصورة عجيبة على اثر الملابسات الكبيرة لتاريخ اسبانيا وهو ما فسر بخطر الموريسكيين الذي يمثلوه بالنسبة لإسبانيا.

وهناك مجموعة من المعجزات ذات قيمة تنبئية وهي تدل ان السهاء وعلى الخصوص السيدة العذراء، هما في جانب المسيحين ضد الموريسكيين." وقد أحست السيدة مريم كإهانة لأبنها واليها شخصياً وجود هؤ لاء الاخيرين على الأرض الاسبانية، وتنتظر هي الأخرى بقلق وحيرة طردهم النهائي؛ ويذكر ايضاً انه في كنسية نوترو دام دو كارمان Notre Dame du Carmen بسر قسطة (۹۹). ثم تسترسل الروايات عن المعاجز الأخرى اذانه" وخلال السنين الأولى للقرن السابع عشر، اخذ تمثال السيدة العذراء في البكاء لقد بكت ٢٤ ساعة، ابتداء من خميس الاسرار الى لحظة وضع القربان المقدس فوق مذبح الهيكل وهذا حتى انتهاء الحفل"(۱۰۰۰).

وسخُّروا معجزة أخرى بحسب كلامهم تتضمن إشارة الى عصيان الموريسكيين وبالتالي حتمية طردهم اذانه في سنة "Tobet كان تمثال اخر للسيدة العذراء من توبت Tobet من الأقلية بكاتالونيا Catalogne بمملكة اراقون، محلى بجواهر عظيمة ورائعة اخذ ينضح عرقاً خلال ٣٦ ساعة وهذا حسرة على تنكر الموريسكيين في المستقبل وهم الذين تم تعميدهم. ان قطران العرق كانت كثيرة الى درجة انها ملأت كأسا، أصبحت حتى سنة ١٦١٠ محل اجلال واحترام المؤمنين "(١٠١).

وتكتفي بتلك العلامات التي تدل عندهم على اقتراب تخلصهم من الموريسكيين، وما رافقه من معجزات تدل على قرب خلاصهم منهم.

### ٢. المنقذ المسيحي عند الاسبان

ان صفة وفكرة المنقذ عند الاسبان انصبت على وقتهم ولم تأخذ بعداً دينياً بالنسبة للمسيحية ونضرتها للمنقذ نتيجة للاشتراك الثقافي النسبي احياناً والكبير احياناً أخرى فان الاسبان ونتيجة لحساسية الموضوع ولتعلقه بالحياة السياسية ووجود كلا الطرفين على الأرض المتنازع عليها فقد اثر

ولو بشكل محدد على تفكير علمائهم بحسب ما فهمنا من النص الوارد ادناه - اذ بعد مراسلات قام بها احد علمائهم ويدعى قادالاجار على موريسكي اذ انه قال" ان الملك الذي يهددنا به العربي، يجب ان يكون مسيحياً وسوف يأتي ليأخذ بيت القدس اين سيتوفى وسوف ينتصر بفضله كلمة الله: وسينتج عن ذلك اكبر المصائب للمحمدين"(١٠٢).

فه و يؤمن او مقتنع بظهور الملك المنقذ بالنسبة للمسلمين، الا انه يرى ان هذا المنقذ وبحسب اعتقاده يكون بجانب المسيحين وليس ضدهم. اذ ان فكرة المنقذ موجودة لديهم الا ان الاختلاف في أي طرف يكون "وسوف يكون للأشخاص والأمكنة، في نطاق هذا التصور التاريخي ومن الجهتين، نظائر متطابقة، ويظهر ذلك في حالة انتظار شعب لشخص فوق طبيعي سوف يتمكن حسب الموريسكيين من تجميع عنف المضطهدين، حيث يتقمص التدمير ليفتح بواسطة عصر طويل من السلم. ونجد نفس الانتظار عند المسيحين، لكن في اتجاه معاكس"(١٠٣).

اما ما يخص شخصية المنقذ المسيحي فنتكلم اولاً عن:

1. اسمه وشخصيته: تعدد الرواية الاسبانية مجموعة من المنقذين والمخلصين الذين حفلت بهم المصادر التاريخية الاسبانية. الذين فرضهم عليهم واقع صراعهم مع الموريسكيين واختلفت اشخاصهم وتعددت ادوارهم. فمنهم من يرى انه يدعى:

أ. الانكوبيارتو (El-Encubierto) او يسمى اوسترو (Austro):

ويسمى بالنسبة للمسيحين تارة دون جوان (Don Juan) ملك النمسا وتارة فليب الثالث (Fhilippe III) فهو ايضاً ملقب بداوود الجديد حيث ان داوود هو اكبر ملك العصر الاب المسيح وان داوود الجديد هو مسيح عصر الابن على الوجه الاكمل، ولافتتاح عهد (الالف سنة) الذي يمثل سلطان الروح ينتظر بروز داوود جديد تماما سوف تتجسم فيه، في نفس الوقت، السلطتان الزمنية والروحية (١٠٠١).

#### ب. الملك فيليب الثالث

وكما اسلفنا سابقاً فان نبوءاتهم كانت تمثل صراعهم مع الموريسكيين، فعلى هذا الأساس فان نبوءاتهم قد اختارت شخص فيليب الثالث الذي يطرد الموريسكيين، ويمحق العالم الإسلامي (٥٠٠٠).

#### ت. المستتر

لا نريد ان نعول او نسترسل كثيراً في مجال تأثير شخصية المسلم المنقذ على المنقذ الاسباني لكن

الملفت للنظر في تراثنا الإسلامي يسمى المنقذ المهدي (عج) الغائب وهو نفس المعنى بالنسبة للقب المنقذ الاسباني. وهنا يقوم المنقذ بجلب النجاة "للمسيحين ويقضي على سلالة اقار وعليه فأن ذريته سوف تسقط ويلحقها العار (١٠٦٠). وبالنتيجة فأن جهود المنقذ المسيحي سوف تنصب على دخول عدداً كبيراً من الاتراك وسوف يعتنقون المسيحية وانه قبل سنة ١٥٧٥م سوف يقضى على احتلالهم (١٠٧٠).

### ٣. مواصفات المنقذ المسيحي

لم تزودنا المصادر الاسبانية - بحدود اطلاعنا- بمواصفات مفصلة للمنقذ غير الذي ذكر حول شخصية المستتر فقط دون الاخرين ومنها انه" ذو قامة جميلة وسحنة بيضاء. وكان يتكلم بالكلمة السهلة والصادقة وهو يحب العدل وعدو العرب، تجمله عينان زرقاوان وله مشية جميلة ويداه نظيفتان وبصات يده واضحة جداً وملونة واصابعه ضامرة واظافره جميلة قصيرة، وأعضاء جسمه رشيقه، ويتمتع بأخلاق نبيلة وهو يشبه الملك داوود في حياته"(١٠٠٠).

### ثالثا. المنقذ الإسلامي

يعد المنقذ او المخلص او المهدي المنتظر وغيرها من الصفات كلها صفة للإمام محمد بن الحسن العسكري(ع). وقد دلت الاحاديث النبوية عن الرسول(ص) وهي مستفيضة كثيرة نذكر منها قوله (ص)" لن تنقضي الأيام والليالي حتى يبعث الله رجلاً من اهل بيتي يواطئ اسمه اسمي، يملأها عدلاً وقسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً" (۱۱۹). وهو بالتحديد من ولد فاطمة (ع) بحسب قول الرسول (ص) اذ قال" المهدي من عترتي من ولد فاطمة (ع) (۱۱۱).

اما عند الموريسكيين ومنقذهم فنحاول ان نلم بكل ما استطعنا ان نجمعه حوله من معلومات نزيرة جداً. تراوحت بين شخصيات مختلفة تنوعت اسمائها بين مخلص ومنقذ وملك وصولاً الى صاحب النعوت السابقة وهو المسمى عندهم" الفاطمي" نسبة الى السيدة الزهراء(ع)، والتي هي نقطة ارتكاز بحثنا المتعلق بالمنقذ والتي تشير الى الامام (عج) وسنفصل القول في كب ما يتعلق به ويتعدد شخصية المنقذ ومواصفاته وانحداره.

وقبل ذلك علينا ان نعلم ان ابتعاد الموريسكييون عن نقاء تعاليم دينهم - وكما اشرنا سابقاً - قد ابعدهم عن فهم حقيقة المنتظر في الديانة الإسلامية نوعاً ما. فمع تشويش أفكارهم الدينية وسطوة محاكم التفتيش واثرها في ذلك. واختلاط مفاهيم الديانة المسيحية والإسلامية في بعض الأحيان وهذا ما تراه في الالواح الرصاصية، كمثل قولهم في كلمة التوحيد "لا اله الا الله يصوع روح الله"(١١٢).

الاان تلك الضبابية حول المنقذ ونسبه وشخصيته قد تغلبت على تلك الصعاب وبقيت شخصية الامام (عج) راسخة في اذهانهم ولو بالاطار العام لقوة تراث تلك الشخصية واثرها في التراث الإسلامي والتني تتهاشى مع نصرة المظلوم، ووضع حد لاضطهاد الفقراء ولكثرة ما صدر عن صاحب الشريعة حولها، واثر أصحابه (رض) في نشر تلك الفكرة لا سيها الامام علي (ع) الذي يعول عليه الموريسكي بنشره، وهو الذي اثنى عليه حتى الاسبان في كتاباتهم عنه لما يجدوه في كتب الموريسكين المسلمين من مدح له. لكل ذلك لم تمحي شخصية الامام المهدي (عج) عليه وظلت تداولها الالسن مع بعض الضبابية عليها كها اوضحناها. وسنتدرج في ذكر ما يتعلق بشخصية المنقذ وصولا الى إتيان شخصية المنقذ للأمام المهدي (عج). اما اهم المنقذين الذين توجهت اليهم علامات الإنقاذ والخلاص وهي بأغلبها اشارة الى منقذهم ومخلصهم والتي تدل على الشخص المنتظر الموعود، وان لم تصرح باسمه بل بألقابه وهو عين ما نجده في الاحاديث والروايات الإسلامية المشرقية، لا سيها وأسهاء تدل عليه. فعن داوود بن القاسم الجعفري قال سمعت أبا الحسن علي بن محمد (ع) قال وأسهاء تدل عليه. فعن داوود بن القاسم الجعفري قال سمعت أبا الحسن علي بن محمد (ع) قال الأنكم لا ترون شخصه و لا يحل لكم ذكره باسمه فقلت: فكيف نذكره؟ قال: قولوا الحجة من آل لأنكم لا ترون شخصه و لا يحل لكم ذكره باسمه فقلت: فكيف نذكره؟ قال: قولوا الحجة من آل محمد عليه السلام (۱۳۰۳) وغيرها احاديث كثرة.

### رابعا: أصحاب المنقذ

تحدثت الروايات التاريخية حول احداث الظهور للإمام المهدي (عج) عن عدة أصحاب له، فضلاً عن قادته. وذكرهم الامام علي بن ابي طالب (ع) بالتفصيل وانحدارهم الجغرافي، اذ نسب كل شخص او عدة اشخاص الى بلد معين. كما ورد في خطبته عليه السلام المسهاة بالبيان (۱۱٬۱۱ هذا عن أصحاب الامام (ع): اما بالنسبة للمنقذ في فكر الموريسكيين، والتي سنسهب في الحديث عنها فيها بعد ورغم تعدد شخصياتهم، الا اننا نجد ان الموريسكيين وعند الكلام عن منقذهم وعن أصحابه من خلال النبوءات التي تحدثت عن منقذهم نراهم يذكرون بعض أصحاب المنقذ المنتظر لديهم، ذاكرين موطنهم وبالتحديد بلاد البربر، واختيار افريقيا بالنسبة للنبوءة الموريسكيية تتلائم مع مخيلته في اللاشعور بالسند والمدد الاتي من نزوحهم وهجرتهم الاولي في الشهال الافريقي لأنها ترتبط ارتباطاً مباشراً بإنقاذ الموريسكيين تاريخياً، لذلك عند الحديث عن المنقذ لم تتجاوز عقلية الموريسكي هنا حدود ونطاق إنقاذه التاريخي. الاان الملفت للنظر في هذه النبوءة انها تطابقت تماماً مع الرواية المشرقية اذ

ان الاخبار عن أصحاب الامام (ع) كان عن طريق الامام علي (ع) والنبوءة حول منقذ الموريسكيين وأسماء أصحابه كانت ايضاً عن طريق الامام علي (ع) الذي احبه الموريسكي واصبح اقرب المقربين اليهم بعد الرسول محمد (ص) (١١٥٠).

وخلاصة النبوءة حول اصحاب المنقذ انه الذي اسمته النبوءة الفاتح" انه سيجي الفاتح الى حصن داماس Damas، وسيقدم بصحبته قادة عظام من البربر: الشريفي Xerife، وعيدار Eidar، وعيدار Abdl celem، وعبد السلام Yahaya el farid الأسمر Zyyd el Moreno. ويجدى الفريد كان يوصف بقوته الجسانية، اذ تذكر النبوءة ويبدوا ان هذا الاخير ذو مكانة خاصة عند اقرانه اذ انه كان يوصف بقوته الجسانية، اذ تذكر النبوءة انه "سيبرز بقوة ذراعيه العارية بين الناس اجمعين (۱۱۷).

### خامسا: وقت الظهور للمنقذ

تحدد الرواية الإسلامية ظهور المنقذ المتمثل في الامام المهدي (عج) بعلامات خاصة منها كبرى ومنها صغرى وكها اسهبنا انفاً، ومنها بعض العلامات المتفرقة التي تنبي عن اقتراب ظهوره المبارك، ولم يقترن الظهور المبارك بوقت معلوم. وقد نهى الائمة (ع) من توقيت الظهور المبارك وهذا النهي عن تحديد وقت معلوم للظهور وهو من الغيبيات التي أحاطت بموضوع الظهور. ومتى تحققت شروط الظهور واجتمعت علامات الموعود بها لتحقيق الظهور. جاء ذلك تنفيذ للوعد الإلهي بالإذن له (عج). اذان وقت ظهوره منوط باجتماع الشرائط الانفة الذكر. اذروي عن ابي بصير عن الامام الصادق (ع) انه قال: قلت له: جعلت فداك متى خروج القائم عليه السلام فقال: يا أبا محمد انا اهل بيت لا نوقت، وقد قال محمد (ص) كذب الوقاتون (١١٨٠).

اما بالنسبة للنبوءات والروايات الموريسكيية فقد حددت أماكن وازمان مختلفة لمنفذها، فأول هذه النبوءات كانت تؤكد على خلاص المسلمين على لسان الرسول محمد (ص) برواية الامام علي (ع) في الاندلس اذ تقول الرواية في العام الذي يوافق مطلعه يوم سبت (١١٩٠) في عام كبيسة على وجه التحديد (١٢٠٠) وهو الخلاص الابدي الذي اخبر به الرسول محمد (ص) الامام علي بن ابي طالب (ع) اذ تقول النبوءة "كما ان العام الكبيس الذي طال الشوق اليه بدأ في يوم سبت وهو عينه الذي اخبر محمد (ص) صهرة علي (ع) ان ربنا سيرسل فيه الغوث لعائلته (١٢١).

وتأتي نبوءة أخرى اكثر تحديداً للتاريخ، تؤرخ نزول السيد المسيح (ع) المتزامنة والمرادفة مع ظهور المهدي (عج) في الرواية الإسلامية ومحددة مكان الظهور من منطقة الجوف اذ تذكر النبوءة تاريخياً مبهاً علنياً الا انه مفهوم لديهم فتقول النبوءة ذات اللغة المرتبكة" وفي عوم أربعة يكون الا رومت الى الترك

وبعد ذلك يأتني رجل شديد يد يد نصرته بعد يد كبيرا فيا أهلي الاسلام كونا على حضار. في ذلك ازمان قد قريب كالبنيان المرصوص الا ان هذه الزمون الا برا له ان يظهر كها ظهر من قبا له وان جميع هذه الأمور يكون ابتدوها في عام اثنان وتسعائة في ارض الجوف ويدوم حتى الا عام سته واربعون عجام والى خروجه. والشروط المذكرة وهي قللة او قللة العليم وقليلة القراءة حتى يزلى عيسى بن مريم (١٢٢).

والملاحظ على بعض النبوءات انها قد خطفت العلامات الكونية او ذات الجغرافية المحددة في مناطق معينة حددتها الروايات الإسلامية الاصلية واخذوا يسلبون محتواها ويطبقوه على بلدهم ومدنهم، اذ وكها المحنا سابقاً ان الغرض من هذه النبوءات هو التوصل الى خلاص من واقعهم من خلال تحفيزهم على الثورة وهذا ما نجده على ارض الواقع. اذ تذكر احدى الروايات التاريخية التي تخص ثورة الموريسكيين انهم اعتمدوا تلك النبوءات في الثورة حتى قرروا اطلاق صيحة الثورة في ليلة فاتح يناير لعام ١٥٦٩ م لأن النبوءات التي رجعوا اليها في كتبهم وعدت باسترجاع غرناطة من طرف أبناء الإسلام في نفس اليوم الذي ضاعت فيه (١٢٣).

اما اهم ما اشير اليه من المنقذين وان اختلفت ادوارهم وتنوعت أسمائهم فهم:

#### ١. السيد الكبير:

ذكرته الروايات الموريسكيية جاعلة مهمته حمايتهم من الطرد، واطلقت عليه لقب السيد الكبير اللذي كان منتظرا قبيل الطرد نفسه ليأخذ الموريسكيين تحت حمايته، ويمكنهم من عبور ازمنة المحنة بأكثر سهولة (١٢٤).

#### ٢. الملك:

ذكرت الكتابات الموريسكيية التي تنبأت بالمنقذ المخلص لهم من بطش الاسبان وتخليهم من واقعهم المتمثل بعملية الطرد. اذ اكدت التنبؤات انهم اقروا بها انتجته أيديهم من ابتعادهم عن الدين وانحيازهم الى ملذات الدنيا فسلط الله عليهم ملوك الاسبان ليعقابوهم بها كسبت أيديهم بقسوة بالغة غير ان الله وعلى لسان الموريسكيين سيخلصهم على يد ملك يظهر دين الله الإسلام على البسيطة كلها. والنبوءة جاءت بعد مناظرة "قوادالاخارا إي كزافيي لسنة ١٦١٦م والخاص بمراسلة كتبها أحد المورسيكيين، الغرناطيين الذي طرد الى مدينة الجزائر والمسمى مولينا (Molina) الى احد سكان مدينة تروخيلو (Trajillo) الاسبانية دون خيرونيمو دي لويزا (Louysa).

وهذا نص المحاورة "لتعتقد فضيلتك وان الطرد لم يكن من عمل ملك اسبانيا بل هو نتاج عن وحي الهي. فلقد رأينا هنا بالفعل تكهنات ترجع من بلادكم ومن اجل ذلك سوف يغرس هذه الفكرة في عقل الملك وعقول مستشاريه، وان عددا كبيراً من ذوينا سوف يهلكون برا وبحرا، وباختصار كل ما حدث فعلا كها تنص هذه التكهنات على ان الله سوف يأخذ على حسابه اقبل إهانة على العالم كله وتعجز عنه الحصار والمدافع (١٢٥).

ويبدو ان قوادالاخارا قد تأثر بالنبوءات الإسلامية كها اسلفنا واراد ان يسحب البساط من المسلمين في انتظار منقذهم وتسخيره لصالح معتقداتهم المسيحية، فنراه يفند اطروحتهم قائلاً في رد على الموريسكي الانف الذكر" ان الملك الذي يهددنا به العربي، يجب ان يكون مسيحياً وسوف يأتي ليأخذ بيت المقدس اين سيتوفى وسوف ينتصر بفضل حكمة الله: وسينتج عن ذلك اكبر المصائب للمحمدين "(١٢٦).

#### ٣. عدو الملحدين

هكذا وصف هذا المنقذ الموريسكي من قبل الامام علي بن ابي طالب(ع) في احدى النبوءات التي تنبأ فيها بمصير جزيرة الاندلس. ويقدم له بعلامة كبرى هي من علامات الظهور. والنبوءة تقول: " ويحل موسم الحصاد عندما يظهر احد الشهب معلناً مجيء الخير والحرية. سوف تهدأ القلاقل ويخرج اهل مكة Meca، ويأتي عدو الملحدين من اراضي Haraje التي تقع باتجاه الشرق من ممالك اليمن Yamen وسوف يفتح ارض سبتة Ceuta والقصر Alcazar وطنجة وارضي السودان، ثم يهبط غرباً بصبحة جيوش ضخمة من الاتراك، ليستعمر قاطني تلك البقاع، وهم سادة ظالمون وكافرون يعبدون ارباباً كثراً وستعود المملكة بأسرها للانقياد الى رسول الله، وستعظم فيها الشريعة، ويستحوذ سلالة من يعبدون الها واحداً على جبل طارق الذي ترجع اليه اصولهم وبداية دخولهم، ولا بد من العودة اليه (۱۲۷).

#### ٤. الملك الرفيع الشأن:

وهو نعت اخر للمنقذ المنتظر عند الموريسكيين وصفته النبوءة بأنه" ملكاً رفيع الشأن خفي، هامته اعلى من الجبال، يضرب البحر بيده فينغلق، ويخرج منه جسر "(١٢٨) ويكون ظهور هذا الملك بعد شدة مصائب عظيمة تقع على كاهل الموريسكيين.

#### ه السلطان:

وهـو وصـف اخر من للمنقذ الذي وعد بهم التراث الموريسكي أبنائهـم من اجل اخلاصهم من معاناتهم فسوف" يظهر سلطان كبير من العرب، وسيحميهم، وان هذا الموريسكي يعرف شخصيا ان هذا السلطان سوف يأق"(١٢٩).

#### ٦. ابن الجزيرة:

وهو الذي وعد به الرسول محمد (ص) ولم يسمه بل اعطائهم مواصفاته وفي حالة معرفته عليهم باتباعه لإنقاذهم، بعد معاناتهم وظلمهم من الاسبان واعداً إياهم بالفرج" غير ان الله سوف يخلق في هذا الزمان ابن للجزيرة وان إياه سيكون رجلاً اصم ووالدته امرأة ذات عينين زرقاوين، وان احد اخوته سيولد مختوناً "(١٣٠).

#### ٧. الفاطمي:

وصلنا الى مسك ختامنا حول الشخصية الحقيقية للمنتظر الموعود، والتي اقتبسنا منها الشخصية الموريسكيية. كل أولئك المخلصين السابقين بصفات معينة وأسهاء مستعارة وأماكن متفرقة لظهوره وامكانيات محدودة معتدلة وخارقة احياناً أخرى. وكلها اخذت تلك الأدوار من الشخصية التي بشر بها الرسول محمد(ص) لإنقاذ الامة. مقتبسين منها ما يلائم تطلعاتهم الانية، وقد دارت شخوص منقذيهم حول هذه الشخصية الإسلامية الاصلية.

وربه كان لشهرة الموعود المنتظر (عج) وما تناقلته الروايات الإسلامية المنقولة عن الرسول محمد (ص) هي الدافع وراء التشبث بذلك الامل محاولين التخلص من واقعهم المرير الذي عاشوه، بواسطة ذلك الامل المنشود ونظراً لظروف الموريسكيين الانفة الذكر فقد اجبروا بطريقة او أخرى على الابتعاد عن إصالة مروياتهم التاريخية الإسلامية التي تخص العقيدة، او ربها شوشت، وبعدة عوامل، منها ما قام به الاسبان من حظر لكل ما يمت للإسلام وللعروبة بشيء داخل شبه جزيرة ايبريا بواسطة محاكم التفتيش والقرارات الصادرة من ملوكهم التي تساند محاكم التفتيش بقراراتها المجحفة على الموريسكين ومساندتهم لها. ومنها منع التعلم باللغة العربية وهي السبب المباشر بابتعادهم عن دينهم. وكها قال موريسكي مجهول: ان الذي يفقد لغته العربية، يفقد في نفس الوقت دينه (۱۳۱).

وبعد كل ما مورس تجاه المسلمين الا ان شخصية المهدي المنتظر (عج) بخطوطها العريضة وتراثها الأصيل لم تندثر، وتوجهت اليها الأنظار شاخصة ليبقى اصلهم الذي تحدوا اليه ابصارهم، وقد ذكر

منهم وعرف على انه الفاطمي نسبه الى السيدة البتول فاطمة الزهراء (عج)، وذكر في اكثر من موضع بعد ان مهد له بعلامات للدلالة على ظهوره المبارك، فأكدوا انه ينتمي الى العرب والعروبة، فقد ذكر ازنار كاردونا ان العرب الذين يعيشون في سيارا دو كورتاس (Sierra de Cortes y Aguar) ينتظرون قدوم احد المحررين وسيكون الفاطمي. احد شخصياتهم المجهولة عندما كان يحارب الملك جايم (Jaime) لقد كانوا يعتقدون وما زالوا متعلقين بفضل رواية مؤكدة في مثل هذه الظروف، ومفادها ان العربي الفاطمي سوف يقدم ليحررهم ويقتل المسيحين. وسوف يقدم على حصان اخضر ويتوغل في هذه الجبال (۱۳۲).

وسيكون خروج هذا المنقذ مواجهة الشرق بحسب النبوءات الموريسكيية "من هناك من تامور Tamor وهي بلاد في المشرق تقع في مقاطعة شيم Xem سيبجي الفاتح "(١٣٣).

ونتيجة لقدومه من المشرق الأرض التي نزح منها ابائهم وموطن رسولهم الكريم (ص) لذلك فأن اصله ينسب الى ذلك المكان المقدس لديهم. بعد ان تذكر علامات ظهوره بقولهم" ان علامة النحس الذي ينزل على النصاري يكون اذا اخذ المشر في مدينة البحر "(١٣٤).

وقبل نزول السيد المسيح (ع) كان الموعد لهم مع مخلصهم الذي اشير له هذه المرة برجل شديد (١٣٥).

وبحسب قراءة نصوص اخر الزمان والعلامات الدالة على الظهور المبارك. من خلال المرويات الموريسكيية وعن اعتناق الناس لدين واحداذ يكون سائد على كل الديانات الأخرى اذ يقول الحجري" انه سيكون في زمن الفاطمي لأنه صح عن النبي- صلى الله عليه واله وسلم- انه قال: يملأ الدنيا قسطاً وعدلاً كما يجدها ملأ جوراً وظلماً "(١٣٦).

#### الخلاصة

- 1. يمثل الموريسكييون الامتداد الطبيعي للمسلمين في الاندلس ورثوا ثقافتهم وعاداتهم وتقاليدهم وبنسب متفاوتة.
- ٢. شابت تعاليمهم الإسلامية بعض الشوائب بتأثيرات مختلفة نتيجة لسرية دينهم وحضر الاسبان الدين الإسلامي ومعاقبهم لهم بواسطة محاكم التفتيش.
- ٣. ظهر التأثير المتبادل بين الثقافين الإسلامية والمسيحية ولو بنسب محدودة نتيجة للتجاور ما بين الديانتين.
- ٤. اهتهام الجانب الاسباني بقضية المنقذ وتأثرهم بالفكرة وان يكن على النطاق السياسي، خوفاً من إعادة سيطرة المسلمين مرة أخرى على اسبانيا.
- ٥. تطابق وجهات النظر بين الجانبين في قضية الخلاص والإنقاذ، بواسطة اشخاص خارقين او مميزين.
- 7. كتب الموريسكييون نبوءاتهم على غرار ما صدر عن الرسول محمد (ص) من تنبأته عن اخر الزمان.
- اثر الامام علي بن ابي طالب (ع) الواضح عند الموريسكيين وثقتهم بحديثه واعتمادهم على روايته
   في النبوءات وتأثرهم بكتابة الجفر.
- ٨. اختزلت النبوءات الموريسكيية معاناة الموريسكييون فسخروها لمعالجة واقع حالهم المرير. املاً في
   الخلاص من خلال الحث على الثورة اعتماداً على تعهد النبوءة بالخلاص.
- 9. اقتبست النبوءات الموريسكيية علامات الظهور من الروايات المشرقية نتيجة لتأثرهم بالأحاديث الغيبة عن المهدي(عج) وقيام الساعة.
- ١٠. تسخير الاحداث الكونية للدلالة على ظهور المنقذ وجعلها مرافقة ودالة على ظهوره لأتباعه وتميزت من تلك العلامات في بعض جوانبها باختصاصها بالأندلس.
- 11. تحفيز الموريسكييون على الثورة ورفض الظلم من خلال عقد امالهم بالمخلص لزيادة ثقتهم بنفسهم ودينهم من خلال المدد الإلهى المتمثل بالمنقذ.
- 11. بعض النبوءات الموريسكيية كتبت بلغة ركيكة وربها وردت بعض مفرداتها باللهجة الدارجة نتيجة للضغوط التي تعرضوا لها الموريسكيين ومنها الابتعاد عن لغتهم العربية.
- ١٣. اختلفت أسهاء وادوار المنقذاو المخلص الموريسكي وربها اشارت جميعها الى الامام المهدي (عج)

- من خلال نعته بالفاطمي العربي.
- ١٤. كانت الإشارة الى المنقذ في التراث الموريسكي بنعوت مختلفة دالة على صفات معينة عظيمة تشير الى عدله واحسانه ونسبه العريق.
- 10. تشير اغلب النبوءات والروايات التاريخية الموريسكيية الى جهة خروج المنقذ من الشرق الإسلامي.
- 17. تتبين الإشارة الى المنقذ الموريسكي من خلال نعته بنعوت معينة منها الفاطمي والعربي والمشرقي فهي تشير بأجمعها الى المنقذ الذي وعد به الرسول محمد (ص).

#### الهو امش

- الموريسكييون: هم المسلمون الذين بقوا في شبة جزيرة ايبيريا بعد سقوط الاندلس سنة ١٩٩٧هـ/ ١٤٩٢م. كارباخال، مارمول، وقائع ثورة الموريسكيين، ترجمة وسام محمد جزر، مراجعة وتقديم جمال عبد الرحمن، المشروع القومي للترجمة، ط١، (مصر، ٢٠١٧م). ج١، ص٢٢٧.
- ۲ رزق، محمد، الأندلسيون وهجراتهم الى المغرب خلال القرنين ١٦-١٧، دار افريقيا الشرق، (الدار البيضاء، ١٩٨٩م)، ص٧٤٧.
- خوسي مونيوث، اي غفيريا، تاريخ ثورة الموريسكييون وطردهم من اسبانيا وعواقبه على سائر أقاليم المملكة، ترجمة
   د.عبد العزيز السعود، منشورات ليتوغراف، ط١٠(طنجة، ٢٠١٠م)، ص٣٠١.
- 4 .Mcdina, Francisco Javier Martines, Cristianos Y Musulmanes en la Andalucia modrna. La Granada del siglo XVI, uma ciudad intercultural: Invenciones de reliquias Y libros plumbeos, Tesis Doctoral Universidad de Granada. 2015.
- بارلت، لوسي لوبيز، التراث الاسلامي في الادب الاسباني، بحث منشور ضمن كتاب الحضارة العربية الاسلامية في
   الاندلس، تحرير سلمي الجيوسي الخضراء، مركز دراسات الوحدة العربية، ط٢، (بيروت، ١٩٩٩م)، ج١، ص٧٧٨.
  - رزق، الأندلسيون وهجراتهم الى المغرب ،ص٧٤٧.
  - ۷ کارباخال، وقائع ثورة الموریسکیین، ج۱، ص۲۲٥.
    - ۸ المصدر نفسه، ج۱، ص ۲۲۲.
    - ٩ المصدر نفسه، ج١، ص٢٢٦.
    - ١٠ المصدر نفسه، ج١، ص٢٣١.
    - ١١ المصدر نفسه، ج١، ص٢٣٤ ٢٣٥.
      - ۱۲ المصدر نفسه، ج۱، ص۲٤۱.
- Ana Labarta, Carmen Barcelo, Archivos Moriscos, Textos Arabes De La Minoria Islamica Valenciana, 1401-1608, (2009, espania), p.314.
  - ١٤ الفرطوسي، محمد رباط، علامات الظهور دراسة وتحليل، منشورات سعيد بن جبير، (ايران،٥٠٠٥م)، ص٣٠.
- ۱۵ النعاني، ابن ابو زينب أبو عبد الله محمد بن ابراهيم، (ت٣٦٠هـ)، الغيبة، تحقيق فارس حسون كريم، دار الجوادين، (العراق، ٢٠١١م)، ص٢٨٠.
- ۱٦ دي مندوثا، اورتادو، حرب غرناطة، ترجمة ايهان عبد الحليم وسلوى محمود، المشروع القومي للترجمة، (مصر ٢٠٠٨م)، ص٧٧.
- ۱۷ البخاري، ابو عبد الله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم، (ت ٢٥٦هـ)، الجامع الصحيح، تحقيق محمد زهير بن ناصر، دار طوق النجاة، ط١، (بلا ب، ١٤٢٢هـ)، ج٩، ص ٢٠ البخاري، ابو عبد الله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم، (ت ٢٥٦هـ)، الجامع الصحيح، تحقيق محمد زهير بن ناصر، دار طوق النجاة، ط١، (بلا ب، ١٤٢٢هـ)، ج٩، ص ٢٠
- ١٨ الصدوق، ابو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابوية القمي، (٣٨١هـ)، اكمال الدين وتمام النعمة، تصحيح

- العلامة الشيخ حسين الأعلمي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات،ط١، (بيروت،١٩٩١م)، ٢٠، ١ص٠٥٠.
- ۱۹ مسلم، ابو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم بن ورد، (ت٦٧٦هـ)، صحيح مسلم بشرح الامام محي الدين النووي المسمى المنهاج لشرح صحيح مسلم بن الحجاج، تحقيق الشيخ خليل مأمون، دار المعرفة، ط١٧، (بيروت، ٢٠٠٩م)، ج٨١، ص٧٧٨.
  - ٢٠ الصدوق، اكمال الدين، ج٢، ص٤٧٦.
  - ٢١ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٣٩.
    - ۲۲ المصدر نفسه، ج۱، ص۲۳۹.
    - ۲۳ مسلم، صحیح مسلم، ج۸، ص۱۹۵.
  - ٢٤ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٣٩.
    - ۲٥ المصدر نفسه، ج١، ص ٢٣٩-٢٤٠.
- ٢٦ ابن حنبل، احمد بن محمد بن خليل، (ت ٢٤١هـ)، مسند الامام احمد بن حنبل، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط٢، (بيروت، ٢٠٠٨م)، ج٣، ص٣٦٨.
  - ٢٧ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٤٠.
    - ۲۸ البخاري، صحيح البخاري، ج۸۵، ص۱۸۸.
  - ۲۹ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٠٤٢.
- ٣٠ ابن ماجة، الحافظ ابو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، (ت٢٧٥هـ)، سنن ابن ماجة، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، مطبعة احياء الكتب العربية، (القاهرة، ١٣٧٢هـ)، ج٢، ص١٣٦.
  - ٣١ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٠٤٠.
- ٣٢ الحجري، أحمد بن قاسم بن أحمد أبن قاسم بن الشيخ الحجري الاندلسي، (بعد سنة ١٦٤٠م)، رحلة أفوقاي الاندلسي مختصر رحلة الشهاب الى لقاء الاحباب ١٦١١ ١٦١٣م، تحقيق محمد رزق، دار السويدي للنشر والتوزيع والمؤسسة العربية للدراسات والنشر،ط١، (أبو ظبي، بيروت، ٢٠٠٤م)، ص١٦٢.
  - ٣٣ الفرطوسي، علامات الظهور، ص٣٩.
- ٣٤ الطبرسي، ابو علي بن الفضل بن الحسن، (ت ٤٨ هـ)، اعلام الورى بإعلام الهدى، تحقيق مؤسسة آل البيت عليهم السلام لأحياء التراث، ط١٠(قم، ١٤١٧هـ)، ج٢، ص ٢٨٥.
  - ٣٥ النعماني، الغيبة، ص٢٦٩.
  - ٣٦ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٣٥.
- ٣٧ كاردياك، لوي، ظاهرة التكهن علامة من علامات الهوية الموريسكيية، بحث منشور ضمن كتاب تراجيديا طرد الموريسكيين من الاندلس والمواقف الاسبانية والعربية الاسلامية منها، منشورات مركز الدراسات والترجمة الموريسكيية، (تونس، ٢٠١١م)، ص١٣٤.
- ٣٨ التاريخ غير مفهوم بالنسبة لنا. وربها اراد بها سنوات العجم وان تكن كذلك فلا تساهم ايضا في معرفة التاريخ بالضبط.

- المفيد، الشيخ محمد بن محمد بن النعمان البغدادي، (ت٤١٣هـ)، الارشاد في معرفة حجج الله على العباد، نشر وتحقيق مؤسسة آل البيت (ع)، لأحياء التراث، ط١، (العراق، ١٩٩٥م)، ج٢، ص٣٦٨.
  - ٤١ رزق، الأندلسيون وهجرتهم إلى المغرب، ص٧٤٧.
- ٤٢ دي إيبالثا، ميكيل، الموريسكيون في اسبانيا والمنفى، ترجمة جمال عبد الرحمن، المشروع القومي للترجمة، (مصر، ٥٠٠٥م)، ص١٨٥.
  - ٤٣ الفرطوسي، علامات الظهور، ص١٦٣-١٦٤.
    - ٤٤ النعماني، الغيبة، ص٢٤٣.
    - ٥٤ الصدوق، اكمال الدين، ج٢، ص٥٩٠.
- 46 Ana Labarta, Archivos Moriscos.p.313.
- 47 Ibid.p.313.
- 48 Ibid.p.313.

- ٤٩ سورة الانعام: اية:١٥٨.
- ٥ الطوسي، ابو جعفر محمد بن الحسن الطوسي، كتاب الغيبة، تصحيح علي اكبر الغفاري، مكتبة الأداب الشرقية، ط١، (العرق، بلات)، ص٢٦٨.
  - ٥١ الحجري، رحلة افوقاي، ص١٦٢.
  - ٥٢ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٣٦.
- ٥٣ البشرات: Alpujarras وهي المنطقة الجبلية الواقعة جنوب جبل شلير على مقربة من البحر المتوسط وتشتهر بأراضيها الخصيبة وبساتينها اليانعة . ينظر حولها ابن الخطيب، لسان الدين محمد بن عبد الله السلماني، (ت ٧٧٦هـ)، الاحاطة في اخبار غرناطة، تحقيق محمد عبد الله عنان، مكتبة الخانجي، (مصر، ١٩٧٣م)، ج٣، ص ١٦٨.
- ٥٤ سيرنيفادا: وهو من الجبال المشهورة بالأندلس وتقع بالقرب من غرناطة، ينظر حولها الإدريسي، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن إدريس، (ت٥٠٠هـ/ ١٩٨٩م)، نزهة المشتاق في اختراق الأفاق، ط١، (بيروت، عالم الكتب،١٩٨٩م)، ج٢، ص٥٦٩٠.
- 55 Ana Labarta, Archivos Moriscos.p.314.
- ٥٦ دي مندوثا، حرب غرناطة، ص٤٧.
- ٥٧ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص ٢٤١.
- 58 Ana Labarta, Archivos Moriscos.p.314.

- ٥٩ سورة النحل: اية ١.
- ٦٠ الصدوق، أكمال الدين، ج٢، ص ٦٧١.
- ٦١ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٣٥.
  - ٦٢ سورة الإنساء: الة ٩٧-٩٧.

- ٦٣ سورة الكهف: اية ٩٨.
- ٦٤ مسلم، صحيح مسلم، حديث رقم ٥٢٢٨.
  - ٦٥ المصدر نفسه، ج٨، ص١٩٧.
- ٦٦ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٤٠-٢٤١.
- ١٧ القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرج الانصاري الاندلسي القرطبي، (ت ١٧١هـ)، كتاب التذكرة بأحوال الموتى وامور الاخرة، تحقيق الصادق بن محمد بن ابراهيم، مكتبة دار المنهاج، (الرياض، ١٤٢٥هـ)، ص ١٣٢٧.
- ۱۸ المروزي، نعيم بن حماد بن معاوية، (ت ۲۲۹هـ)، الفتن، تحقيق محمد أحمد عيسى، دار الغد الجديد، ط١، (القاهرة، ٢٠١٠م)، ص ٣٨٥.
- ٦٩ السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي، العرف الوردي في اخبار المهدي، تحقيق أبي يعلي البيضاوي، دار الكتب العلمية، (لبنان، ٢٠٠٦م)، ص ٧٤.
  - ٧٠ المصدر نفسه، ص ١٣٤.
  - ۷۱ الحجري، رحلة افوقاي، ص۲۰٥.
- 72 Ana Labarta, Archivos Moriscos.P.314
- ٧٣ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٠٢٤
  - ٧٤ المصدر نفسه، ج١، ص٢٤٠.
  - ٧٥ المصدر نفسه، ج١، ص٢٤٠.
- 76 Ana Labarta, Archivos Moriscos.P.314
- 77 lbid.P.314.

- ۷۸ كارباخال، ثورة الموريسكيين ،ج١، ص٢٤٢.
  - ۷۹ المصدر نفسه، ج۱، ص ۲۳۰
  - ۸۰ المصدر نفسه، ج۱،ص۲۲۷
  - ۸۱ المصدر نفسه، ج۱،ص۲۲۸
  - ۸۲ المصدر نفسه، ج۱، ص۲۳۰
  - ۸۳ المصدر نفسه، ج۱، ص۲۳۲.
- ٨٤ رزق، الاندلسيون وهجرتهم الى المغرب، ص٢٤٨
  - ٨٥ كاردياك، ظاهرة التكهن، ص١٣١.
    - ٨٦ المرجع نفسه، ص١٣٤.
    - ٨٧ المرجع نفسه، ص١٣٤.
  - ۸۸ كاردياك، ظاهرة التكهن، ص١٣٤.

- ٨٩ كاردياك، ظاهرة التكهن، ص١٣٣.
  - ٩٠ المرجع نفسه، ص١٣٣.
  - ٩١ المرجع نفسه، ص١٣٣.
- 97 لوي كاردياك، الموريسكيون الاندلسيون والمسيحيون المجابهة الجدلية، (١٤٩٢-١٦٤٠م) ترجمة عبد الجليل النمس، منشورات المحلية التاريخية المغربية وديوان المطبوعات الجامعية الجزائر، ط١، (تونس ١٩٨٣م)، ص٦٦.
  - ٩٣ المرجع نفسه، ص٦٦.
- 9٤ الحائري، على اليزدي الحائري، (ت١٣٣٣هـ)، الزام الناصب في اثبات الحجة الغائب، منشورات دار ومطبعة النعان، ط٢، (بيروت،١٩٧١)، ج٢، ص١٧٤.
  - ٩٥ المرجع نفسه، ج٢، ص٢٢٧.
  - ٩٦ لوي كاردياك، الموريسكون الاندلسيون، ص٦٦.
    - ٩٧ المرجع نفسه، ص٦٦.
    - ٩٨ المرجع نفسه، ص٦٧.
    - ٩٩ المرجع نفسه، ص٦٧.
    - ١٠٠ المرجع نفسه ،ص٦٧.
    - ١٠١ المرجع نفسه، ص٦٨.
    - ١٠٢ المرجع نفسه ، ص٦٨.
    - ١٠٣ المرجع نفسه، ص١٠٣.
  - ۱۰٤ لوي كاردياك، ظاهرة التكهن، ص١٣٢.
  - ۱۰۵ لوى كاردياك، الموريسكيون الاندلسين، ص ٦٥.
    - ١٠٦ المرجع نفسه، ص٦٥.
    - ١٠٧ المرجع نفسه، ص٦٥.
    - ۱۰۸ المرجع نفسه، ص٦٥.
    - ۱۰۹ المفید، الارشاد، ج۲، ص۳٤٠.
    - ۱۱۰ الحائري، الزام الغائب، ج٢، ص٤٢٤
      - للمزيد ينظر موسوعة الغيبة.
      - ١١١ للمزيد ينظر موسوعة الغيبة.
        - الحجري، ناصر الدين، ص٣٧.
      - ۱۱۲ الحجري، ناصر الدين، ص٣٧.
      - ۱۱۳ المفيد، الارشاد، ج۲، ص٣٤٩.
- ١١٤ الحائري، الحاج الشيخ على اليزدي، (ت ١٣٣٣ هـ)، الزام الناصب في اثبات الحجة الغائب (عج)،

- منشورات دار ومطبعة النعمان، (بيروت)، ج٢، ص٢٠١.
- ۱۱۵ الدراجي، عدنان خلف سرهيد، الامام علي بن أبي طالب (عليه السلام) في مغازي الموريسكيين، بحث منشور في مجلة دراسات تاريخية تصدر عن قسم الدراسات التاريخية في بيت الحكمة، (بغداد، ۲۰۱۵م)، ع ٢٠١٥م. ٢٠١٥م
  - ١١٦ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٢٨.
    - ۱۱۷ المصدر نفسه، ج۱، ص۲۲۸.
      - ۱۱۸ النعماني، الغيبة، ص۳۰۰.
  - ١١٩ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٣٥.
    - ۱۲۰ المصدر نفسه، ج۱، ص ۲٤۱.
    - ۱۲۱ المصدر نفسه، ج۱، ص۲٤۱.
- 122 Ana Labarta, Archivos Moriscos.P. 314.
  - ۱۲۳ خوسی مونیوث، تاریخ ثورة الموریسکیین، ص٥٠٠.
    - ١٢٤ لوي كاردياك، ظاهرة التكهن، ص١٣٣.
      - ١٢٥ المرجع نفسه، ص١٢٧ ١٢٨.
    - ۱۲٦ لوى كاردياك، الموريسكيين الاندلسيون، ص ٦٨.
    - ۱۲۷ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٢٧.
      - ۱۲۸ المصدر نفسه، ج۱، ص۲۳۸.
    - ۱۲۹ لوی کاردیاك، الموریسکیون الاندلسیون، ص ۲۳.
      - ١٣٠ المرجع نفسه، ص٦٣٠
      - لوى كاردياك، الموريسكيون الاندلسيون، ص١٣٧.
- ۱۳۱ فانسون بارنار، لغة الموريسكيين، بحث منشور ضمن كتاب تراجيديا طرد الموريسكيين من الاندلس والمواقف الاسبانية والعربية الاسلامية منها، منشورات مركز الدراسات والترجمة الموريسكيية، (تونس، ٢٠١١م)، ص١٣٧.
  - ۱۳۲ لوی کاردیاك، ظاهرة التکهن، ص ٦٣.
  - ۱۳۳ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٢٨.
    - ١٣٤ الحجري، ناصر الدين، ص٢٥.
- 135 Ana Labarta, Archivos Moriscos.P.314
- ١٣٦ الحجري، ناصر الدين، ص١٩٤.

# الفصل الرابع: التقية عند الموريسكيين دراسة تأصيلية تاريخية

#### Taggiya (protective discretion) among the Moriscos

Taggiya (protective discretion) is considered one of the most controversial issues in the Muslim doctrines; it was permitted by some Muslim jurists but prohibited by others. For Sunni Muslim scholars practicing Taqqiya is generally considered forbidden and only permissible when necessary. However, for Shia Muslims practicing Taggiya is generally considered permissible in a way that is confined by a set of rules different from that of the Sunni Muslims. This paper focuses on Moriscos's, who follow Maliki doctrine of Islam, stance over the issue of Taggiya (protective discretion) and the extent to which they believe in it, especially during the rise of the new era which was characterized by excessive violence and hideous torture to force them into renouncing their religion in what is now known as the forced evangelization of Andalusian Muslims. The mission of persecuting Muslims was assigned to merciless clergymen who were involved in the notorious inquisition to force confessions out of the Muslims. The journey of torture in Spanish prisons involved bone breaking, impalement, cutting off tongues, mass burn, life imprisonment, and other methods of torture. To escape these types of torture, Muslims had to publicly announce their conversion to Christianity while practicing their ancestors' religion in private. This pretense is known as Taggiya in the Islamic jurisprudence. Muslim jurists had to permit this practice in order to allow the Muslims in Spain to keep their lives and religion.

#### المستخلص:

### التقية عند الموريسكيين

تعد التقية في الفكر الاسلامي واحدة من العقائد المختلف عليها بين المذاهب الاسلامية فقد أباحها قوم وحرمها اخرون، وكان موقف جمهور علماء أهل السنة ان الاصل في التقية هو الحظر وجوازها ضرورة فتباح بقدر الضرورة، واجازها الشيعة. وفق ضوابط معينة، وتختلف بتفاصيلها الدقيقة عن أهل السنة والجهاعة، وتتفق معهم بالخطوط العامة، والذي يعنينا منها هو موقف الموريسكيين (المالكية) منها ومدى اعتقادهم بها لاسيها مع بداية المرحلة الجديدة عندهم والتي أتسمت بالعنف المفرط والتعذيب البشع لإجبار الموريسكين على ترك دينهم فيها يعرف بالتنصير القسري لمسلمي الاندلس، وعهدت تلك المهمة الى رجال الكنيسة من الذين نُزعت الرحمة من قلوبهم، وتستروا بمحاكم التفتيش سيئة الصيت لنزع الاعترافات من المسلمين الأندلسيين وبدأت رحلة التعذيب في السجون الاسبانية من تكسير العظام، واستعهال الخازوق، وسل اللسان، وحفلات الحرق الجهاعية، والحبس مدى الحياة، وغيرها من اساليب التعذيب، وامام هذا الاضطهاد التجئ المسلمون الى التنصير الشكلي، اذ يبقى المتنصر محافظا على دين اجداده سراً ويعلن تنصره علناً، وهذا ما يعرف النقصير الشكلي، اذ يبقى المتنصر محافظا على دين اجداده سراً ويعلن تنصره علناً، وهذا ما يعرف بالفقه الاسلامي بـ (التقية)، واجاز لهم فقاءهم اعتناقها حفاضا على دينهم وحياتهم في نفس الوقت.

### اولاً: تعريف التقية

التقية في اللغة: اسم مصدر من الاتقاء، بمعنى استقبل الشيء وتوقاه، يقال: اتقى الرجل الشيء يتقيه، إذا اتخذ ساتراً يحفظه من ضرره (١). وهي ايضا تعني أن الناس يتقي بعضهم بعضاً ويظهرون الصلح والاتفاق وباطنهم بخلاف ذلك. (١) وعرفت كذلك بأنها الحذر والحيطة من الضرر، والاسم: التقوى، وأصلها: إو تقى، يو تقي، فقلبت الواو إلى ياء للكسرة قبلها، ثم أبدلت إلى تاء وأدغمت، فقيل: اتقى، يتقي (١).

٢. اما في الاصطلاح: فهي عند الشيخ المفيد (ت ١٣ ٤ هـ) كتمان الحق وستر الاعتقاد فيه ومكاتمة المخالفين وترك مظاهرتهم بها يعقب ضررا في الدين أو الدنيا (٤).

وقد عرفها السرخسي الحنفي (ت ٠٩٠ هـ) بقوله" والتقية: أن يقي نفسه من العقوبة بما يظهره، وإن كان يضمر خلافه" (٥٠ هـ) بقوله" التقية الحذر من إظهار ما في النفس - من معتقد وغيره - للغير" (٦).

وقال الألوسي الحنبلي (ت ١٢٧٠ هـ) في تفسير قوله تعالى: إلا أن تتقوا منهم تقاة، أي التقية بمحافظة النفس أو العرض، أو المال من شر الأعداء (٧).

وقال الشيخ الأنصاري (ت١٢٨٢هـ) التقية: اسم لاتقى يتقي، والتاء بدل عن الواو كما في التهمة والتخمة (^).

# ثانياً: التقية في التاريخ

تعد التقية في الفكر الاسلامي واحدة من العقائد المختلف عليها بين المذاهب الاسلامية فقد أباحها قوم وحرمها اخرون، وقد اشتهرت الشيعية الامامية بها منذ نشأتهم وخالفوهم في الاعتقاد بها مخالفوهم من المذاهب الاخرى - في بعض الخطوط العامة لها - وهي في أبسط حالتها تدعوا الى العيش المشترك للإنسانية والتي تنهي عن كل فعل او قول يؤدي الى أراقة الدماء أو تشويه المعتقد وهدمه، أو ايجاد الفرقة والخلاف بين الانسان واخيه الانسان، بان يتقي كل ما يؤدي الى الاختلاف والتنازع بينه وبين من يختلف معه في المعتقد أو الجنس، والعيش معه بسلام، ما دام لم يعتد عليه، وهي أمر عقلائي اكدت عليه الشريعة وله نهاذج كثيرة في تاريخ الرسل والانبياء وعليه شواهد في القرآن الكريم والسنة النبوية وأقوال العلهاء عند كل مذهب.

ومن الشواهد التاريخية التي استخدمت فيها التقية هي قصة أصحاب الكهف والتي أشار اليها الامام الصادق (الله ) بقوله "ما بلغت تقية أحد ما بلغت تقية أصحاب الكهف، إنهم كانوا يشدون الزنانير، ويشهدون الأعياد، فآتاهم الله أجرهم مرتين (٩). وصرح ايضا بتقيّتهم القرطبي قائلاً" في هذه الآية نكتة بديعة، وهي أن الوكالة إنّا كانت مع التقية خوف ان يشعر بهم أحد لما كانوا عليه من خوف على أنفسهم، وجواز توكيل ذوي العذر متفق عليه" (١٠).

ومن الاحداث الاخرى التي تجلت فيها التقية بصورة واضحة هي موقف مؤمن آل فرعون والتي وثقها القران الكريم بقوله تعالى "وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكُتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولَ رَجُلًا مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكُتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولَ رَبِّي الله وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ ﴿ وَإِنْ يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ﴿ وَإِنْ يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُمْ فَى الله وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ فَى وَإِنْ يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ﴿ وَإِنْ يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُمْ بَعْ فَى اللّهِ الله وَلَي بَعْضُ اللّهِ عَلَى الله وَلَي الله لَا يَهْدِي مَنْ هُو مَسْرِفٌ كَذَّابٌ "(١١). اذ قال أبن الجوزي بشأن مؤمن آل فرعون انه من فرعون مائة سنة "(١٢). ولا شك أنَّ ما يعنيه كتهان الإيهان هو التقيّة لا غير، لأنه إخفاء أمر ما خشية من ضرر إفشائه، والتقيّة كذلك (١٢). وبقيت التقية على ما كانت عليه في الاسلام بل جاء الاسلام ليزيدها رسوخاً وتوكيداً (١٤). ومن أوائل مفاهيم التقية التي تطالعنا في الاسلام هي ما جرى للصحابي الجليل عمار بن ياسر (رض)، والتي مفاهيم التقية التي تطالعنا في الاسلام هي ما جرى للصحابي الجليل عمار بن ياسر (رض)، والتي

أشار اليها القران الكريم في عدة مواضع منها قوله تعالى "مَن كَفَرَ بِاللهَّ مِن بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ وَلَٰكِن مَّن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللهَّ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ" (١٥) وقوله تعالى مصرحا بالتقية "لَّا يَتَّخِذِ المُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِ المُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذُلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهَّ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ أَنفُسَهُ ﴿ وَإِلَى اللهَ الْمُصِيرُ " (١٦).

# ثالثاً: التقية في المذاهب الاسلامية

كان موقف جمهور علماء أهل السنة ان الاصل في التقية هو الحظر وجوازها ضرورة فتباح بقدر الضرورة، وتختلف عن التقية عند الشيعية بتفاصيلها الدقيقة وتتفق معها بالخطوط العامة، اذ قُيدت عند السنة بمفهوم الاكراه، وخصص علمائهم كتبهم وآرائهم بعنوان الاكراه وتناولوا فيه جميع ما يتعلق بالتقية من أمور ومسائل. وكان لكل مذهب رايه الفقهي في هذا المجال والتي سنعرضها كما يلي بإيجاز تام.

# التقية في المذهب الاثنى عشري:

لا يختلف تعريف التقية عند أهل السنة عن تعريفها عند الشيعة الأمامية لا في قليل ولا في كثير إلا من حيث فنية التعبير وصياغة الألفاظ في تصوير المعنى الاصطلاحي للتقية، وهذا إن دل على شئ إنها يدل على اتفاقهم من حيث المبدأ على أن التقية ليست كذبا، ولا نفاقا، ولا خداعا للآخرين (١٩٠). وتميزت الشيعة الامامية عن غيرهم من المذاهب الاسلامية بالتمسك بهذا المفهوم واتخاذه نهجا في معاملاتها، لأسباب لا تخفى على من درس تاريخ التشيع دراسة موضوعية ووقف على المعاناة الطويلة الامدالتي مرَّ بها الائمة من أهل البيت (المنه)، من ازمات متوالية كان ينظر فيها الى التشيع بانه جريمة لا تغتفر لذلك فقد نُكل بهم و بإصحابهم ما بين قتل وسجن ونفي وسبى وغيرها وما رافقها جريمة لا تغتفر لذلك فقد نُكل بهم و بإصحابهم ما بين قتل وسجن ونفي وسبى وغيرها وما رافقها

من احداث يندى لها جبين البشرية خجلا (٢٠). لذلك فقد ندب اليها أئمة أهل البيت (الله) وبينوا في احاديثهم حدودها وشروطها واوقاتها وصورها لتجنيب اتباعهم الاخطار التي تصيبهم فقد روي عن الامام أبي عبد الله (الله) انه قال سمعت ابي يقول لا والله ما على وجه الارض شيء أحب الي من التقية (٢١). وعنه عليه السلام مفسراً قوله تعالى "ولا تستوي الحسنة ولا السيئة "(٢٢)، قال الحسنة التقية والسيئة الاذاعة. (٢٢) وقال ايضا "التقية ديني ودين آبائي ولا دين لمن لا تقية له "(٢٢).

تبعهم بالاقتداء بهم علماء مذهبهم موضحين وشارحين ما ابهم منها فهذا الشيخ المفيد يقول عنها "أن التقية جائزة في الدين"(٢٥). وغيرها من الاحاديث الكثيرة .

#### ١. التقية عند المذهب الحنفى:

من خلال تتبع اعلامهم من العلماء الاعلام من اتباع هذا المذهب ما نجده عند السرخسي الحنفي (ت ٤٩٠هـ) اذ أشار الى أنه يجوز ترك الصلاة الواجبة عند الاكراه على تركها ، وكذلك الافطار في شهر رمضان المبارك، وقذف المحصنات والافتراء على المسلم، وفي حالات أخرى منها الزنا، وأكل الميتة، وأكل لحم الخنزير، وشرب الخمور، وان من يفعل ذلك وهو يعلم انه يسعه كان اثماً، وليس له أن يمتنع منه، كما جوز الشرك على اللسان عند الاكراه (٢١).

#### ٢. التقية في المذهب الشافعي:

وهو ما نجده عند الامام الشافعي (رض) (ت٤٠٢هـ) نفسه اذ انه شرع الامور التي يباح للمكره التكلم بها، أو فعلها مع كونها محرمة شرعاً، من ذلك التلفظ بكلمة الكفر، مع اطمئنان القلب بالإيهان (٧٧).

#### ٣. التقية في المذهب الحنبلي:

صرح بموقف المذهب من هذا الامر أبن قدامة الحنبلي (ت ٠ ٦٢ هـ) با باحة فعل المكره دفعا لما يتوعده المكروه به من العقوبة فيها بعد (٢٨).

### ٤. التقية في المذهب المالكي:

ذكر أحد علماء هذا المذهب وهو ابن العربي المالكي (ت٤٣٥هـ) ان من اكره وقلبه مطمئن بالإيمان، لا تجري عليه أحكام المرتد، لعذره في الدنيا، مع المغفرة في الآخرة، ثم صرح بعدم الخلاف في ذلك. ومن الأمور التي تصح فيها التقية عند الإكراه الزنا، فيجوز الاقدام عليه ولا حد على من أكره عليه (٢٩).

هـذه الآراء بصورة موجزة لنظرة المذاهب الاسـلامية التي تدور حول مفهوم التقية وان لم يكن

مصرح باسمها والتي دلُّو عليها بالإكراه.

### رابعاً: - التقية عند الموريسكيين:

بعد سقوط غرناطة ٩٩٨هـ/ ١٩٤١م والتي نتج عنها تسليم الحمراء بموجب معاهدة بين الملوك الكاثوليك وأبو عبد الله الصغير، والتي حملت في طياتها تعهد المسلمين بمهارسة الشعائر الدينية الاسلامية بحرية تامة والعيش بسلام جنبا الى جنب مع المسلمين (٣٠٠.الا انه لم تحض سنوات قليلة على تلك المعاهدة حتى تنصلت عنها المملكة الاسبانية، وبدأت مرحلة جديدة مع الموريسكين أتسمت بالعنف المفرط والتعذيب البشع لإجبار الموريسكين على ترك دينهم فيها يعرف بالتنصير القسري بلمحاكم التفتيش سيئة الصيت لنزع الاعترافات من المسلمين الأندلسيين وبدأت رحلة التعذيب في بمحاكم التفتيش سيئة الصيت لنزع الاعترافات من المسلمين الأندلسيين وبدأت رحلة التعذيب في السجون الاسبانية من تكسير العظام، واستعهال الخازوق، وسل اللسان، وحفلات الحرق الجهاعية، والحبس مدى الحياة، وغيرها من الساليب التعذيب، كل ذلك جرى تحت مراء ومسمع من الملوك والحبس مدى الحياة، وغيرها من الساليب التعنيب، كل ذلك جرى تحت مراء ومسمع من الملوك التجئ المسلمون الى التنصير الشكلي، اذ يبقى المتنصر محافظا على دين اجداده سرأ ويعلن تنصره علناً، وهذا ما يعرف بالفقه الاسلامي بـ (التقية)، وهذا لا يعني ان الموريسكيون لم يقاوموا الاسبان ولم الشورات التي حدثت هي ثورة البيازين عام ١٩٩٩ موثورة البشرات عام ١٩٥٨ موثورة البشرات عام ١٩٥٨ مورد، ومن ابرن عاشوها هي التي حدثت هي ثورة البيازين عام ١٩٩٩ موثورة البشرات عام ١٩٥٨ مورد، ومن المي التي عام ١٩٥٩ موثورة البشرات عام ١٩٥٨ موردة المسلمين.

ففي عام ١٥٢٦م أدى أرغام مسلمي أراغون على التنصر الى التحرك عسكريا من الموريسكيين لثورة غير محمودة العواقب تؤدي بهم الى الفناء بساحة المعركة، لذلك تدخل سيد نبيل أسباني يخاطبهم قائلاً: "أيها الحزانى البائسين، يامن تسلمون أنفسكم بهذه الطريقة الى اعدائكم أذا كنتم ترفضون العهاد احتراماً لقرآنكم، فيجب ان تعلموا ان بوسعكم أن تتظاهروا بكونكم مسيحيين فتقبلوا العهاد وتبقى قلوبكم مع محمد، وبذلك تتخلصون من الخطر الراهن الذي يواجهكم فترغمون على الاستسلام بقوة السلاح، ومن المخاطر المقبلة إذ تهيمون على وجوهكم في الارض"(٢٢). وقد بين الموريسكييون في أكثر من مرة انهم لم يعتنقوا النصرانية الا ظاهراً خوفا من محاكم التفتيش وما طالهم من التنكيل التي تمارسها ضدهم أذ يقول احدهم "هذه هي شريعة المسيحيين التي راينا بأعيننا أنهم من الرسونها والتي تظاهرنا باتباعها، لكن الله يعلم ان ذلك كان على سبيل التظاهر واننا كنا على يقين

# خامساً: - المسوغ الشرعى لاعتناق التقية عند الموريسكيين

قدمنا سابقا للتقية وتشريعها الديني عند المذاهب الاسلامية، بقي مسالة تقية الموريسكيين وهم أسلاف المذهب المالكي والذي كان له راي واضح في تلك المسالة، وكان لأهل الاندلس من فقهاء المذهب المالكي راي واضح فيها أذ افتى أبن عبد البر النميري القرطبي المالكي (٦٣ ٤هـ) بعدم وقوع عتق وطلاق المكروه (٢٤).

وكان ابن جزي المالكي (٧٤١هـ) يقول بجواز التلفظ بكلمة الكفر عند الاكراه عليها. اما السجود للصنم، فقد صرح بجوازه عند الجمهور (٣٥٠).

هذه الفتاوي كانت في أيام سيطرة وقوة المسلمين، اما في أيام الموريسكييون فقد وجدوا لهم متنفس صريح وواضح في فتاوي هؤلاء العلماء، اذ يذكر الحجري (ت ١٦١٣م) ذلك بعد ان تعمد الكذب في حديثه مع إسباني خشية منه، اذ أستند في حلَّية ذلك لما اورده الغزالي في كتابه إحياء علوم الدين بقوله "ان جاز عليك انسان من اهل الخير ثم جاء في طلبه رجل ظالم سائلاً عنه ليضره فقال له: مشى من تلك النحية بعكس ما مشى منها لينجو المطلوب من ظلم طالبيه وان الكذب في مثل هذا جائز بل مندوب اليه"(٢٦).

ويبدوا ان الواقع المزري والاضطهاد الذي تعرض له الموريسكييون قد حدت بالفقهاء لاسيها مفتي وهران أن يعيدوا التفكير في معالجة ذلك الاضطهاد والرجوع الى الاخذ بتشريع يحمي هؤلاء من محرقة الاسبان وفي الوقت نفسه يحافظ لهم دينهم، فكانت التقية طوق النجاة لهؤلاء المجاهدين اتباع المذهب المالكي الذي ينتشر في اسبانيا والمغرب. واوجد لهم حيل شرعية أو تورية لمساعدة المسلمين المضطهدين لتجنب النطق بالكفر فمثلا اذا أرغم المسلم على لعن الرسول محمد (عيلية) فان عليه ان ينطق اسمه مم لم كما ينطقه المسيحيون في اسبانيا، وعليهم ان يقصدوا بذلك الشيطان أو (ماهاماذ) اليهودي، لان الكثير من اليهود كانوا يحملون ذلك اللقب كما في حالة بعض جماعات اليهود الشرقيين الذين السفارديم، وبعد تقديم عدد من المواريات والالاعيب النحوية، وأشار المفتي على الموريسكيين الذين يواجهون مصاعب أخرى أن يتوجهوا اليه بها (۱۳). والضاهر ان الالتجاء العام للتقية كان يمثل بالنسبة للموريسكيين خطرا لاشك فيه فتكرار حركات غريبة على دينه (أي الحياة الظاهرية بوصفهم بالنسبة للموريسكين خطرا لاشك فيه فتكرار حركات غريبة على دينه (أي الحياة الظاهرية بوصفهم نصارى) الا يمكن أن يكون خطرا يهدد صفاء الايهان ويحول الى توليفة دينية؟ أو على الاقل يمكن أن يضع الشعائر الاسلامية موضع الاهمال؟؟ إن زعهاء الشعب الموريسكي كانوا على وعي بهذه المخاطر،

ولهذا حاولوا المحافظة على إيهان أبنائهم بطريقة سرية "(٣٨).

على ان فتوى مفتي وهران تُعد من أشهر الفتاوى التي أعتمد عليها الموريسكيين في الاخذ بمبدأ التقية، رغم معارضة علماء أخرين لهم، ومن أشهرهم فقيه المغرب أبو العباس أحمد بن يحيى بن محمد التلمساني الونشريسي (ت٤ ٩ ٩هـ) في فتواه المعروفة بـ (أسنى المتاجر في بيان أحكام من غلب على وطنه النصارى ولم يهاجر وما يترتب عليه من العقوبات والزواجر) الذي رفض فيها رفضا قاطعاً السماح للمسلمين بالبقاء بدار الكفر كما اسماها وتشدد كثيراً في منع بقاء الموريسكيين رغم الموقف الانساني الذي يمر به هؤلاء المسلمين في إسبانيا (۴۳). والواصلين الى المغرب العربي قد" ندموا على المخجرة بعد حصولهم بدار الاسلام وتسخطوا وزعموا أنهم وجدوا الحال عليهم ضيقة، وأنهم لم يجدوا بدار الاسلام، التي هي دار المغرب هذه، ... بالنسبة الى التسبب في طلب أنواع المعاش على الجملة، رفقاً ولا يسرً ولا مرتفقاً ولا الى التصرف في الاقطار أمناً لايقاً "(۴۰). وكان جواب الونشريسي صارماً حادً اذ انه قال" ان الهجرة من أرض الكفر الى أرض الاسلام فريضة الى يوم القيامة ... ولا يسقط حداد الهجز عنها بكل وجه وحال، لا الوطن والمال ، فان ذلك كله ملغى في نظر الشرع "(۱۶).

هذا "وقد ادى تبني التقية من جانب الموريسكيين الى نتيجتين متناقضتين فمن ناحية تمكن الموريسكيين من البقاء والعيش في إسبانيا، ثم إن عقيدتهم الدينية بقيت في مأمن من محاولات التنصير من جانب جيرانهم المسيحيين... ومن الواضح ان الفتوى قد خلقت ملجاً داخلياً أمناً يستطيع الانسحاب نحوه الموريسكيين المضطهدين للحفاظ على إخلاصهم الاصيل المظاهر الخارجية للمسيحية، فانهم قد عرضوا أنفسهم لضمور ميزاتهم الدينية والثقافية"(٢٤). ولم تقنع تقيتهم محاكم التفتيش - في اغلب الاحيان - فقد كانت هناك دعوات الى عدم تصديق هؤلاء في اعتناقهم للنصرانية ولم يخف على الكنيسة الكاثوليكية أن هذا التنصير لم يكن حقيقياً، على الرغم من وجود حالات لتنصر بعض المسلمين وتركهم دينهم الاسلامي نهاياً، ومن أشهر من تنصر من هؤلاء المسلمين أبناء السلطان أبو عبد الله الصغير الذين بقى نسلهم في اسبانيا ولقيهم الوزير الغساني(ت ١٦١٨هـ/ ١٠٧٧م) وتحدث معهم في رحلته وكانوا من ذوي الجاه في اسبانيا وغيرهم عمن لاحظ وجودهم في اسبانيا" ولذلك فقد أصدر طلته وكانوا من ذوي الجاه في اسبانيا وغيرهم عمن لاحظ وجودهم في اسبانيا" وكان لمحاكم التفتيش اهتام فيليب الثالث ١٩٥٨م ورا ابطرد الموريسكيين نهائياً للفترة ما بين عامي ١٦٠٥م - ١٦١٤م التفتيش اهتام بمسلمي إسبانيا السابقين "الذين أصبحوا يخضعون لسلطانهم باعتبارهم كاثوليك معمدين، واهتمت بمسلمي إسبانيا السابقين "الذين أصبحوا يخضعون لسلطانهم باعتبارهم كاثوليك معمدين، واهتمت بمسلمي إسبانيا السابقين "الذين أصبحوا بالتقارير الواردة من غرناطة وقشتالة، التي قالت ان كثير من

الموريسكيين لم يقلعوا تماماً عن المهارسات الدينية والثقافية من زمن الاندلسيين ويجب ان يعتنقوا دينهم الجديد كاملاً "(٢٠٠). ولاحظ ذلك مارمول عند حديثه عن طريقة زواج الموريسكيين اذيؤكد على عدم مصداقية اعتناقهم للدين المسيحي قائلاً "كان ذهابهم لحضور القداس ايام الاحاد والاعياد بغرض المجاملة ولتجنب معاقبة الكهنة والقساوسة لهم. لم يعترفوا باي ذنب امام القساوسة قط، ولم يقولوا الحقيقة اثناء الاعتراف. في أيام الجمع كانوا يأخذون حذرهم ويغتسلون ويودون الصلاة في منازلهم خلف الابواب المغلقة، أما أيام الآحاد والاعياد فكانوا يخصصونها للعمل، عندما كانوا يعمدون أطفالهم، كانوا يغسلون أجسامهم سراً بهاء دافئ لإزالة ما التعميد (الميرون) والزيت المقدس ويقومون بشعائر الختان ويسمونهم بأسهاء عربية. العرائس اللاتي ألبسهن القساوسة الثياب المسيحية لمباركتهن، كن يقمن بخلعها بعد عودتهن الى منازلهن ليرتدين أزياء إسلامية، حيث تقام اعراسهن على الطريقة الموريسكيية بالآلات الموسيقية والاطعمة العربية. اذا كان البعض قد تعلم إداء الصلاة السيحية فإن السبب هو عدم الساح لهم بالزواج الا بعد تعلمها وقد تَهرَّ ب الكثيرون من تعلم اللغة الاسبانية ليكون ذلك عذراً لعدم تعلم الصلاة "(٧٠).

# سادساً: محاكم التفتيش ومرسوم الطرد

في ضوء تلك الاحداث والتجاء الموريسكيين للتقية المكثفة والعمل بها مدفوعين برهبة وخوف محاكم التفتيش السيئة الصيت التي لم تدع طريقة لتعذيبهم الا واتبعتها. وكانت محاكم التفتيش تمارس ثلاثة أنواع من التعذيب، أولها كان التعذيب بالماء بان "يوثق السجين على سُلَم مائل، بحيث يصبح المرأس ادنى من مستوى الرجلين، ويُرغم على ترك فمه مفتوحاً بوضع قطعة قهاش عليه، ثم يرغم على تجرع الماء، وكانت تستعمل لهذا الغرض جرة تستوعب أكثر من لتر، خلال حصة واحدة، كان بوسع السجين ان يتجرع ثماني جرار، شكل أخر من اشكال التعذيب كان يكمن في تعليق المتهم على بكرة بواسطة حبل يوثق معصميه. ثم تعلق أثقال على رجليه، ويُر فع جسده ببطء ثم يترك لكي يسقط بعنف. الاسلوب الثالث كان هو المنصة: كان السجين يوثق من يديه ورجليه بحبال كانت تُفتل شيئاً فشيئاً بواسطة عتلة آليه "(٨٤). واشهر ما مارسته محاكم التفتيش في التضيقق على الموريسكين في سبيل فشيئاً بواسطة عتلة آليه "(٨٤). واشهر ما المرسته محاكم التفتيش في التضيق على الموريسكين في سبيل ارجاعهم عن دينهم هو حفلات الحرق اتي اشتهرت في تلك الفترة فبعد أن يحكم على الموريسكي " يوتقي رئيس المحكمة مرتفعاً أقيم وسط الميدان ويأخذ في تلاوة الحكم على معاشر الزنادقة الكفار بصوت جهوري وهو يقول: أن هؤ لاء قد استحقوا الحرق رجالاً ونساءً لانهم (يهود، أو من المسلمين، وأمهم قد اتخذوا الشيطان أو من غير أتباع المذهب الكاثوليكي) وأنهم قد استخفوا بالأحكام المقدسة، وأنهم قد اتخذوا الشيطان

عدوّ البشر ولياً وحقروا الكنيسة وهم لا يأتون ثمراً "(٤٩)". وكانت هناك دعوات متصاعدة للنيل من الموريسكيين او ما يعرف بالموريسكيين الجدد بالضد من تسمية الاسبان بالمسيحيين القدماء (٥٠). فكان هناك اقتراح للملك الاسباني عام ١٥٨٢م بان "بعضهم يطلبون من جلالته تامر بحرقهم جميعاً "(١٠). او ذبحهم جميعاً (٢٥). وحتى بالنسبة لمحاولة تنصيرهم فقد اعترض بعض رجال الدين المسيحي منهم على سبيل المثال رئيس اساقفة بلنسية ريبيرا والرئيس الروحي للمملكة الاسبانية الذي على على منح الاسرار المقدسة للموريسكيين، انه يشبه ببذر بذور ثمينة بين الصخور، أو إعطاء أشياء مقدسة للكلاب، أو نثر اللآلئ أمام خنازير (٢٠).

ولم يقف الاسبان عند هذا الحد من التعذيب بل أنهم تفننوا في محاولة ابادة الجنس الاندلسي من على وجه البسيطة، اذيروي موريسكي بعض محاولات الاسبان تلك قائلا نظراً الى عدم استطاعة الاسبان شد قلوب الاندلسيين الموريسكيين بعيدا عن عقيدتهم الصلبة وجلبها الى دينهم الشيطاني (النصراني) شد قلوب الاندلسيين الموريسكيين بعيدا عن عقيدتهم الصلبة وجلبها الى دينهم الشيطاني (النصراني) فان البعض كان يقترح أبادتنا جماعيا، فيها اراد البعض الاخر خصينا بقضيب أحر محمي في مكان من الجسم حتى لا ننسل ونفنى كأن في يدهم القدرة على تنصير ما أملته العناية الربانية الازلية (أف). وغيرها من الاساليب التي تفنّنت محاكم التفتيش فيها مثل تسليط آلة لضغط أضلاع المتهم، وكيه بأسياخ من حديد شديدة الالتهاب وكيه بقوالب ملتهبة توضع على بطن المتهم أو عجزه، أو نزع أسنانه، واذا مات المتهم تحت التعذيب قبل صدور الحكم، فالتحقيق يتابع وكأن المعني مازال قيد الحياة الى أن تثبت التهمة، فينبش عليه قيره، وينفذ فيه الحكم الصادر في حقه بصورة عبثية (\*\*). وعلى الرغم من ذلك "فظلت طائفة الموريسكيين أكثر من قرن تخفي عقيدتها الاسلامية ولغتها العربية ... بشتى أنواع ولك أمرين أحرين أحلاهما مر كما يقال فإما المنفى الاجباري وإما القتل حرقا وبأبشع الوسائل الجهنمية التي لم يشهد تاريخ البشرية أشنع منها ولا أفظع وهذا بشهادة رجال الكنيسة من بينهم وعلى وجه الخصوص يشهد تاريخ البشرية الفرنسي "(\*\*\*).

ويبدوا ان المتابعة للموريسكيين دقيقة جداً حتى في قضية تناسلهم ومقدار خطورة هذا التناسل عليهم اذ يذكر الحجري ان سبب صدور مرسوم الطرد سنة ١٦٠٩م هو خوف الملك الاسباني فيليب الثاني من تناسل الموريسكيين المتزايدة واثره على تركيبة المجتمع وخشية تكاثرهم لذلك أمر" أن يُزّم عوا الثاني من تناسل الموريسكياراً وكباراً، حتى التي في رحم النساء بظهور الحمل ولا علم أحد السر في ذلك. ثم بعد ذلك بنحو السبع عشرة سنة عملوا زماماً أخر مثل الاول - كما أعلموني بمراكش ولم يدر أحد السر في ذلك حقيقة. ولكن قال لسان الحال أنهم أرادوا يعملوا هل كانوا في زيادة م

لا؟ ولما وجدوا زيادة كثيرة أمروا بقرب ذلك رحيلهم "(^٥). ووصل الامر بالموريسكيين جراء تلك الاجراءات التعسفية الى ان يجبروا على بيع أبنائهم من أجل كسرة خبز، اذ اشفق الشاعر غاسبار أغيلا على هؤلاء الموريسكيين الذين باعوا ابنائهم بقوله:-

اما أبنائهم الاعزاء

فاقدموا على بيعهم لذوينا

فقط من أجل كسرة من الخبز (٩٩).

وكان التحريض قائم على قدم وساق من أجل طرد الموريسكيين أذ وجهت اليهم العديد من الاتهامات التي يعد مرتكبوها مجرمي بجب الاقتصاص منهم ونعتوهم بالكافرين لعدم "استعالهم إشارات مسيحية عند الموت، لا ينطقون باسم المسيح في القداس، لا يتبعون العبادات المسيحية، لا يحملون الصليب ويدمرون الموجود في قراهم وفي الطرقات، لا يشربون الخمر، لا يأكلون الميتة ولحم الخنزير، يُغسّلون جثث الموتى ويدفنونهم بطريقة مخالفة للمسيحيين، ثم ولكي يتجنبوا تعميد أطفالهم يُعمدون دائماً نفس الطفل "(١٠٠). ولم تنفع كل محاولات النصارى من تركيع الموريسكيين اذ بقوا مخلصين لدينهم وثقافتهم الاسلامية العربية اذ كان "الموريسكييون مسلمين حتى النخاع في جميع مناحي عيشهم، عاداتهم ولعتهم، يطبقون تعاليم القرآن في حياتهم اليومية ويقدسون موروث أجدادهم، والمتنصرون منهم لم يتركوا ممارستها واعتقادها، وكانوا يعتبرون أنفسهم اعداء للمسيح حتى داخل الدين الجديد. وقد أثبتت وثائق تاريخية هامة ومتعددة تشبثهم بتعاليم محمد وممارستها رغم كل المحن والظروف، فرغم اختلاطهم بالمسيحيين القدامي لم يتأثروا بهم ولا بطريقة عيشهم أو دينهم. وبقيت آثار عديدة شاهدة على وجودهم، تجسدت في الكم الهائل من المساجد التي شيدوها والكتب العربية التي تركوها وتداولوها في سرية تامة بين أسرهم "(١١).

وعُرف عنهم أنهم "يتصنعون المظهر الخارجي للنصرانية، ويظلوا اندلسيين من الداخل"(٢٢)، وربها ساعدهم في ذلك في بعض الاحيان تسامح الاسياد والنبلاء حماتهم الحازمين، وبالمقابل كانوا يؤدون لهم ضرائب مضاعفة حتى لا يتخلوا عن معتقداتهم (٢٢).

وامام هذا الضغط أصبح الموريسكييون متشبثين أكثر وأكثر بالعوائد الاسلامية مبتعدين بذلك كل البعد عن تقليد النصاري القدماء وبدأوا يتشبثون بالطقوس التي يجدون فيها هويتهم (١٤).

### سابعاً: - التقية أسلوب الدين السرى للموريسكيين

امام كل تلك الظروف توصل الموريسكييون - الذين بقوا في اسبانيا وحاولوا أن يكيفوا أنفسهم مع هويتهم الجديدة المقنعة بقناع النصرانية - الى الامر القرآني المعروف وكما اشرنا سابقا بالتقية الذي أجاز لهم مواجهة الاضطهاد بمداراة الاسبان تقية منهم وحفاظا على دينهم الاسلامي، الذين احسوا بتنكر النصاري لعهودهم التي أبرموها وسعيهم لتنصيرهم فلم يكن أمامهم غير التقية منهجاً للحفاظ على دينهم كما يتضح من مخاطبة يو سف بناغس لفتي أريفلو قائلاً: "ومما يزيدني ألما ان المسلمين سيلبسون لباس النصاري وسيأكلون من طعامهم. والله أسال أن لا ينساقوا إلى دينهم بقلوبهم وأن يكون صنيعهم مجرد تقية "(١٥) ففي عام ٩١٠هـ/ ١٥٠٤م طبق هذا المبدأ على مسلمي اسبانيا بوضوح مفتي وهران أحمد بن بوجمعة في فتوى اصدرها رداً على الاستفتاءات التي وصلته من مسلمي إسبانيا(٢٦). والملاحظ على هذه الفتوي أنها تتكون من مقدمة تشجع فيها الاندلسيين على التشبث بدينهم والتي تبتدي بمقدمة مستقاة من حديث الرسول الاعظم محمد (ص)" إخواننا القابض على دينهم كالقابض على الجمر "(٦٧). وقد وجد تلك الفتوى محمد عبد الله عنان ونشرها في كتابة دولة الاسلام في الاندلس، ولم تكن تلك الوثيقة الانسخة الخادية من مخطوط عربي موجود في مكتبة الفاتيكان(٢٨). وكانت إجابات المفتى حول المشكلات التي عرضت أمامه تسمح دون استثناء بالتساهل في القواعد الصارمة والمفاهيم المحدودة في الاسلام. ولا يكاد يوجد شيء لا يستطيع المسلمون فعله إذا كانوا مكرهين عليه (٢٩). وتأتي الفتوى بشكل رسالة وجهها مفتى وهران الى من أسهاهم الغرباء يشجعهم ويصبرهم بها على تحمل المشاق في سبيل ملازمة دين الاسلام وامرين به من بلغ من أبنائهم أن لم يخافوا دخول شر عليهم من أعلام عدوهم بحقيقتهم (٧٠). ونسخت تلك الفتوى على نطاق واسع في مخطوطات سرية طول القرن السادس عشر وعرفت من قبل الموريسكيين (٧١). واصبحت بمثابة منهج يُحتذى بيه لمواجهة محاكم التفتيش واتقاء شرها وسخطها.

أما أهم الامور التي عالجتها الفتوى فهي بحسب ما ورد في الرسالة وبالتسلسل فهي:

1. الصلاة: وهي أهم ركن من اركان الاسلام ولها صورتها وبها يعرفها المسلمون وغيرهم من قيام وركوع وسجود وهي على تلك الصورة يعرفها النصارى الاسبان (٢٧١)، ولأنها على هذه الصورة ولتجنب لفت انتباه النصارى لإداء تلك الصلاة فقد أجاز لهم المفتي ادائها "ولو بالإيهاء "(٣٧١). أي يكتفي بالإشارة كعوض عن تلك الصورة للصلاة في الاسلام. أما وقتها عند المسلمين فهي محددة بخمس أوقات، لا يجوز ادائها بغير تلك الاوقات، لكن - وبحسب الفتوى - يجوز تأخير الصلاة

التي تؤدى نهاراً إلى الليل (٤٧١) اذا خافوا على انفسهم من النصارى. أما في حالة إجبارهم على صلاته النصارى في الكنائس وما يترتب عليها من إيهاءات خاصة بهم فأجاز لهم أن ينوي المسلم صلاته الاعتيادية وان أتى بتلك الشعائر الخاصة بصلاة النصارى (٥٧١). وعلى المسلم ان يؤدي الصلاة بتلك الكيفية في الكنائس وان كانت بغير أتجاه القبلة وحكمها في ذلك حكم صلاة الخوف في المعارك (٢٧١). الكيفية في الكنائس وان كانت بغير أتجاه القبلة وحكمها أي ذلك حكم صلاة الخوف في المعارك (٢٧١). وقيدوا أنه قد شاع بين الموريسكيين ان يتم تأدية الصلاة بغير أوقاتها اذ وجدت أسباب خطيرة (٧٧١). فقد اعتاد موريسكيي ريليو Relleu بمملكة فالنسيا أداء كل الصلاة في وقت معين عند الظهر وفي منتصف الليل أي عند التواجد في منازهم (٨٧١). وقد أولى الموريسكييون اهتهاماً كبيراً بها لاسيها صلاة الجمعة اذ تذكر نصوصهم حديثهم عن فضل هذه الصلاة قائلين انهم يؤجرون عليها كثيراً إذ" اننا في عصر وفي بلد لا نتمكن فيهها من الذهاب الى حيث يجب أداء صلاة الجمعة مع الامام واذا تعذر أداء الصلوات اليومية في أوقاتها فيجب أن تؤدى الصلوات على الاقل في الليل (٢٠٥٠).

- ٢. السزكاة: هي ركن أخر من أركان الإسلام تؤخذ من المسلمين بالشروط التي حُددت في الاسلام، وتبلغ ٢٠٪، أورد فيها فقهاء المسلمين أحكامها الخاصة، ونظراً لان النصارى منعوا اي مظهر يمت للإسلام بصلة، لذلك فقد أجاز لهم مفتي وهران بان تكون" كأنها هدية لفقيركم "(٨٠).
- " الوضوع والطهارة: إسباغ الوضوء من الشرائط الواجبة لإتمام صحة الصلاة وهو جزء اساسي منها ((^). وفي وضع التقية عند الخوف من الاسبان فقد سمح لهم بترك الوضوء" أذا كان الانسان يخشى أن يُوشى به ((^^). أو ان "يذهب الى النهر ليغتسل عندما يخاف ان يراه الاعداء فيبلغوا الانسان يخشى أن يُوشى به الإر^). أو ان "يذهب الى النهر ليغتسل عندما يخاف ان يراه الاعداء فيبلغوا الواجب المقدس سواء أكان وضوء أم طهارة ((^^)). ويشترط في الاسلام ان يكون ماء الوضوء طاهراً، وقد أجاز لهم مفتي وهران غير ذلك قائلا: "وتسقط في الحكم طهارة الماء ((^^)). اما اذا تعذر الوضوء بعدم وجود الماء وغيره فالتيمم بدلا من الوضوء ((^)). وصورة التيمم كها عرفه الموريسكيين هو أن يضرب باطن الكف بالتراب ويدلك بها الوجه مرة واحده وهكذا يعمل مرتان ((^^)). وقد اجاز لهم المفتي الى الاكتفاء عن صورة التيمم تلك، مع وجود الحرج من الاسبان ان أمرهم قائلا: "وعليكم بالتيمم ولو مسحاً بالأيدي للحيطان فان لم يمكن فالمشهور سقوط الصلاة وقضاؤها لعدم الماء والصعيد الا أن يمكنكم الاشارة إليه بالأيدي والوجه الى تراب طاهر أو حجر أو شجر مما يُتيمم به، فاقصدوا بالإياء ((^)).
- عُسل الجنابة: لغسل الجنابة طريقة خاصة عرفها المسلمون، اذ ينبغي للمسلم في هذه الحالة التطهر منها، وبها انها لها غُسلها الخاص ومع تعذر اداء ذلك الغسل فقد اباح لهم مفتي وهران هذا

الغسل قائلا: - " والغسل من الجنابة ولو عوماً في البحور "(٨٨).

• شرب الخمر: - حكمه التحريم في الاسلام، يشربه النصارى للتحريف الذي طال الديانة النصر انية (١٩٨)، أمتنع الموريسكيين من شربه ، لكن أجازه مفتي وهران تقية للضرر المترتب على الموريسكيين في حاله الامتناع عن شربه خوفاً من الوشاية وافتضاح امرهم، اذ قال المفتي: - " وان أجبر وكم على شرب الخمر، فاشربوه لا بنية استعماله" (٩٠).

7. أكل لحم الخنزير: - لحم الخنزير من الامور المحرمة في الاسلام، تجنبه الموريسكييون لتلك الحرمة، وكان علامة دالة على إسلام الشخص من عدمه وتناوله مستساغ ومنتشر جداً في اسبانيا بين النصاري<sup>(۱۹)</sup>. ورغم ان مفتي وهران قد أباح لهم تناوله تقية منهم قائلا: - " وإن كلفوا عليكم خنزيراً فكلوه تاركين إياه بقلوبكم، ومعتقدين تحريمه "(۹۲). الا ان احد الباحثين يؤكد انه "لم يشر ولو مرة واحدة في الوثائق الرسمية الخاصة بالفلاحة والماشية إلى الخنزير "(۹۲). حتى أن وثيقة التنازل قد تعهد فيها الملكان الكاثوليكيان بان تكون "مجازر النصارى معزولة عن مجازر المسلمين، ولا يختلط أحدهما مع لحوم الاخر، فان فعله أحدهم، فانه يعاقب عليه "(۹۶). وكان الموريسكييون قد عانوا الامرين من هذا الموضوع فيروى ان احدى نساء وتدعى ايزابيلا غاردا Isabella Garada قبلت "دعوة للغداء من جارتها النصرانية، وبعد الانتهاء أخبرتها جارتها بأن الطعام أحتوى على لحم الخنزير، وعلى الفور وضعت إيزابيلا أصبعها داخل فمها حتى الحنجرة وتقيأت، فأبلغت الجارة محكمة التفتيش عنها "(۹۰).

V. المصاهرة: - ظاهرة المصاهرة بين المسلمين والنصارى تمتد جذورها الى العهود الاسلامية الاولى، فقد كان الجند الفاتحين للأندلس قد تزوجوا بنصر انيات اسبانيات، والامثلة على ذلك كثيرة، منها على سبيل المثال زواج عبد العزيز بن موسى بن نصير من أرملة لذريق المعروفة بالمصادر العربية بأم عاصم (٢٦).

واما الزواج المغاير وهو أن يتزوج مسيحي من مسلمه، فهو قليل وان وجد، وهناك أمثله على ذلك منها زواج زايدة زوجة المأمون بن المعتمد بن عباد حاكم أشبيليه بالفونسو السادس وأنجبت له ولداً أسهاه شانجة (۲۷). أوردنا تلك الامثلة للدلالة على أن الزواج المتبادل بين العرب المسلمين والنصارى الاسبان كان أمراً مألوفاً، الا انه بعد سقوط الاندلس أصبح الامر على غير تلك العادة التي كانت شائعة في شبة جزيرة أيبريا فقد تحرج الطرفان من تلك الزيجة على الرغم من دعوات بعض النصارى للزواج من الموريسكييات لإذابتهم بالمجتمع المسيحي، الا ان المسلمين كانوا يأبون ذلك ما استطاعوا الى ذلك من سبيل حفاظا على دين نسائهم من الضياع، وهذا ما يبدوا من بعض النصوص الموريسكيية

من خلال نص موريسكي للحجري مجادلا بعض القسيسيين على ذلك، اذ خاطبه القسيس قائلا:-" ولكن أنتم الأندلس فيكم عادة غير محمودة، قلت: ما هي؟ قال: أنكم لا تمشون إلا بعضكم مع بعض، ولا تعطون بناتكم للنصارى القدماء، ولا تتزوج ون مع النصر انيات القدماء. قلت له لماذا نتزوج النصر انيات القدماء وكان بمدينة انتقير رجلا من قرابتي عشق بنتا نصر انية، ففي اليوم الذي مشوا فيه بالعروسة إلى الكنيسة ليتم النكاح احتاج يلبس العروض الزرد المهند من تحت الحوائح، وأخذ عنده سيفا لأن قرابتها حلفوا أنهم يقتلونه في الطريق، وبعد أن تزوجها بسنين لم يدخل إليها أحد من قرابتها، بل يتمنون موته وموتها، والنكاح لا يكون ليتخذ به الإنسان أعداء بل أحبابا وقرابة. قال في: والله إنك قلت الحق وتودعنا بالخير، وذهبت (٩٩) الا انه عندما يصبح بالإكراه فهو حرام شرعاً لشرط القبول والايجاب بالإسلام، لذلك فقد أوضح المفتي حكم التقية في هذا المجال قائلاً:- "وان زوجوكم بناتهم، فجائز لكونهم أهل الكتاب، وان أكرهوكم على إنكاح بناتكم منهم، فاعتقدوا تحريمه لولا الاكراه وانكم ناكرون لذلك بقلوبكم ولو وجدتم قوة لغيرتموه "٩٩٥).

- ٨. الربا: الربا من الامور المحرمة بالدين الاسلامي، وقد أجازه مفتي وهران للموريسكيين،
   في حال التقية، قائلا: "ان أكرهوكم على ربا أو حرام فافعلوا منكرين بقلوبكم، ثم ليس عليكم إلا رءوس أمو الكم، وتتصدقون بالباقي "(١٠٠٠).
- 9. كلمة الكفر: أشار مفتي وهران الى ذلك بصورة مبهمة لم يوضح ما المقصود من كلمة الكفر، واسترسل في معالجة إباحتها بالتقية قائلاً: " وإن أكرهوكم على كلمة الكفر، فإن أمكنكم التورية والألغاز فافعلوا، والا فكونوا مطمئني القلوب بالإيهان إن نطقتم بها ناكرين لذلك، "(١٠١).
- 1. شتم الرسول محمد (ص): وهو أمر شائع بين النصارى الاسبان، ارادوا إجبار الموريسكيين على شتمه علانية، وهو ما يصعب على الموريكسيين ان ينطقوا بذلك، لكن مفتي وهران اباح لهم التورية في شتم الرسول (ص)، موهمين الاسبان بانهم نالوا ما ارادوا من خلال اجبارهم على لعن نبيهم (ص) قائلاً: "وإن قالوا اشتموا محمداً فإنهم يقولون له ثُمَد، ناوين أنه الشيطان أو ممد اليهود فكثير بهم اسمه" (١٠٢).
- 11. ما يتعلق بالنبي عيسى (ع): من أبرز مواطن الخلاف بين الدين الاسلامي والنصراني هو ما يتعلق بطبيعة السيد المسيح (ع)، فالمسلمون يعتقدون به انه عبد الله ورسوله، والنصارى يعتقدون بانه ابن الله، ومسألة زواج السيدة العذراء، ووفاة السيد المسيح (ع) ورفعه، الى السياء، كل تلك القضايا كانت وما زالت محل سجال بين اتباع الملتين، وقد كانت تلك المسائل الخلافية محط أبتلاء

بالنسبة للموريسكيين، فأيهانهم مغاير بالضد لما يعتقدهُ النصارى. وقد أوجد لهم المفتي مخرجاً من تلك المحنة، باستخدام اسلوب التورية في التعامل مع النصارى قائلا: - "وإن قالوا عيسى أبن الله، فقولوها أن أكرهوكم، وانووا اسقاط مضاف أي عبد اللاه مريم معبود بحق. وإن قالوا قولوا المسيح أبن الله فقولوها إكراها، وانووا بالإضافة للملك كبيت الله لا يلزم أن يسكنه أو يحل به، وإن قالوا قولوا مريم زوجة له فانووا بالضمير ابن عمها الذي تزوجها في بني إسرائيل ثم فارقها قبل البناء... وإن قالوا عيسى توفي بالصلب، فانووا من التوفية والكهال والتشريف من هذه، وأمانته وصلبه وإنشاد ذكره، وإظهار الثناء عليه بين الناس، وأنه استوفاه الله برفعه الى العلو"(١٠٣).

وهكذا نرى مما تقدم ان هذا المفتي اعطاهم حلولا لما يمكن أن يتعرضوا له أثناء ممارستهم لعبادتهم وان اجبروهم عليها. وفتوى المغراوي لا تطرح فكرة الهجرة التي نادى بها الونشريسي بل العكس من ذلك تدعوهم الى البقاء والتمسك بدينهم على الطريقة الموريسكيية اي اعتناق المسيحية ظاهراً والتمسك بالإسلام باطناً (١٠٠١)، ولان الظروف الصعبة قد الجأتهم على التنكر لدينهم فليس بإمكانهم الا المراوغة على ان يبقى ضميرهم متمسكاً بالعقيدة ومحتضراً لكل الاشياء التي يجبرون على التصريح بها (١٠٠٠).

### نتائج البحث

- في ضوء تلك الاحداث المهمة نستعرض فيها يلي أهم ما توصل اليه الباحث من نتائج:
- السبان من الوفاء بعهودهم التي أبرموها مع السلطان أبو عبد الله الصغير، والتي كانت من أهمها ترك المسلمين يهارسون شعائرهم الاسلامية بحرية تامة.
- ٢. أثر محاكم التفتيش في تبني مفهوم أجرامي لم يشهده التاريخ الانساني لفظاعته، وكشف الوجه الحقيقي للعنصرية المقيتة، التي حاربت كل ما من شانه ان يمت الى الاسلام بصلة.
- التعايش السلبي بين المجتمع الاسباني والاسلامي، أذ حرص الجار الاسباني في أغلب الاحيان
   على ان يشي بجاره المسلم، في حال ملاحظة أي شيء يدل على انه مسلم.
- ٤. حرص المجتمع الموريسكي على الحفاظ على دينه الاسلامي، وتحت أي ظرف، تمسكاً منه بدينه الحنف.
  - ٥. أثر الفقهاء في الحث على التمسك بالدين الاسلامي، وانصياع العامة للأخذ بآرائهم الفقيه.
- بين البحث مدى الترابط الكبير بين عدوتي المغرب والاندلس، ولجوء الموريسكيين اليهم للأخذ بفتاويهم.
  - ٧. لجوء المسلم الموريسكي للأخذ بمبدأ التقية تناغما مع متطلبات عصره.
  - ٨. حافظت التقية على الدين الاسلامي بصورة سرية ، من خلال الفتاوي التي حثتهم عليها.
- و. الاثر الكبير للتقية في أنقاذ أرواح الاف الموريسكيبن، من خلال التظاهر بغير ما امنوا به حفاظا
   على حياتهم من بطش محاكم التفتيش.
- ١٠. أوجدت التقية نوع من التعايش المجتمعي بين الجار النصراني والاخر الموريسكي المتظاهر باعتناق النصرانية.

#### المصادر والمراجع

- الالوسي، شهاب الدين أبو البركات بن محمد بن محمود، (ت١٢٧هـ).
  - ١. روح المعاني، دار الفكر للطباعة والنشر، (بيروت ،بلات).
- الانصاري، مرتضى بن محمد أمين بن مرتضى بن شمس الانصاري، (١٢٨٢هـ).
- ٢. التقية، تحقيق، الشيخ فارس الحسون، مؤسسة قائم آل محمد (عج)، (قم،١٤١٢هـ).
  - أبن الجوزي جوزي، أبو الفرج جمال الدين بن على بن محمد، (ت٩٧هـ).
  - ٣. زاد المسافر في علم التفسير، دار الكتب العلمية، ط٣، (بيروت،٢٠٠٢م).
    - أبن ابي شيبة، أبو بكر عبد الله بن محمد بن إبراهيم ، (ت٢٣٥هـ).
- ٤. الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد، (الرياض، ٩٠٤هـ).
  - أبن عربي، أبو بكر محمد بن عبد الله ، (ت٤٣٥هـ).
  - ٥. احكام القران، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية ، ط٢، (بيروت، ٢٠٠٣م).
    - أورتيث، دومينغيث.
- تاريخ الموريسكيين مأساة أقلية، ترجمة جمال عبد الرحمن، المجلس الاعلى للثقافة، (القاهرة، ٢٠٠٧م).
  - إي برَّ اتشيا، الاسقف دون باسكوال بورونات.
- الموريسكيون الاسبان وقائع طردهم، ترجمة كنزة الغالي، دار الكتب العلمية بيروت، (بيروت،٢٠١٢م).
  - إي غفيريا، خوسي مونيوث.
- ٨. تاريخ ثورة الموريسكيين وطردهم من اسبانيا وعواقبه على سائر أقاليم المملكة، ترجمة عبد العزيز السعود، منشورات ليتوغراف، (طنجة، ٢٠١٠م).
  - إيبارا، ميغيل أنخل بونيس.
- ٩. الموريسكيون في الفكر التاريخي، ترجمة، وسام محمد جزر، المجلس الاعلى للثقافة، (القاهرة، ٥٠٠٥م).

- بشتاوی، عادل سعید.
- ١٠. الامة الاندلسية الشهيدة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، (بيروت، ٢٠٠٠م).
  - بيريز، جوزيف.
- 11. التاريخ الوجيز لمحاكم التفتيش بإسبانيا، ترجمة د. مصطفى أمادي، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة كلمة، (الامارات العربية المتحدة، ٢٠١٢م).
- أبن جزي، أبن جزي أبو القاسم محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله ابن جزي الكلبي الغرناطي.
- 11. التسهيل لعلوم التنزيل، تحقيق عبد الله الخالدي، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، (بيروت، ١٢. التسهيل لعلوم التنزيل، تحقيق عبد الله الخالدي،
  - ابن حجر شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي، (ت٢٥٨هـ).
  - ١٣. فتح الباري بشرح صحيح البخاري، دار المعرفة، (بيروت، بلات).
    - الحجري، احمد بن قاسم الحجري، (١٦١٣م).
- ١٤. رحلة افوقاي الاندلسي مختصر رحلة الشهاب الى لقاء الاحباب، تحقيق د. محمد رزوق، دار السويدي للنشر والتوزيع ،(الامارات العربية المتحدة ،٢٠٠٤م).
  - الحر العاملي، محمد بن الحسن بن علي، (١٠٤هـ).
  - ١٥. وسائل الشيعة الى أحكام الشريعة، دار إحياء التراث العربي، (بيروت، ١٤١٣هـ).
    - حمادي، عبد الله.
- ١٦. الموريسكيون ومحاكم التفتيش في الاندلس ١٤٩٢-١٦١٦، الدار التونسية للنشر، المؤسسة الوطنية للكتاب، (تونس، الجزائر، ١٩٨٩م).
  - دي إيتا، خينيس، بيريث، (ت١٠٢٨هـ/ ١٦١٩م).
- ١٧. الحرب ضد الموريسكيين، ترجمة، عائشة محمود سويلم، المجلس الاعلى للثقافة، (مصر، ٢٠٠٩م.
  - الزبيدي، محي الدين أبي الفيض السيد مرتضى الحسيني، ت (١٢٠٥هـ/ ١٧٩٠م).
- ۱۸. تاج العروس من شرح القاموس المسمى من جواهر القاموس، (بيروت، مكتبة الحياة، بلات)، مادة وقي.
  - رزوق، محمد.

- ۱۹. الاندلسيون وهجرتهم الى المغرب خلال القرنين ۱٦ ١٧، أفريقيا الشرق، ط٣، (الدار البيضاء، ١٩٩٨م).
  - شاشية، حسام الدين.
- ٢. السفارديم والموريسكيون رحلة التهجير والتوطين في بلاد المغرب (١٤٩٢ ١٧٥٦) الروايات والمسارات، دار السويدي للنشر والتوزيع، دار الفارس للنشر والتوزيع، (الامارات العربية المتحدة، المملكة الاردنية الهاشمية، ٢٠١٥م).
  - العميدي، ثامر هاشم حبيب.
  - ٢١. التقية في الفكر الاسلامي، مركز الرسالة، (قم،١٤١٩هـ).
    - الفتلاوي، كاظم حسن جاسم.
  - ٢٢. التقية عند مفكري المسلمين، طبع العتبة الحسينية المقدسة، (كربلاء المقدسة، ٢٠١٥).
    - أبن القوطية، أبو بكر بن محمد بن عمر بن عبد العزيز، (ت ٣٦٧هـ/ ٩٧٧م).
- ۲۳. تاريخ افتتاح الأندلس، ط۲، دار الكتاب المصري، دار الكتاب اللبناني، ( القاهرة ، بيروت ، ۱۹۸۹ م).
  - كاردياك، لوى.
- ٢٤. الموريسكيون الاندلسيون والمسيحيون المجابهة الجدلية (١٤٩٢ ١٦٤٠ م)، ترجمة عبد الجليل التميمي، المجلة التاريخية المغربية و ديوان المطبوعات الجامعية بالجزائر، (تونس،١٩٨٣م).
  - لونغاس، بدرو.
- ٢٥. حياة الموريسكيين الدينية، ترجمة جمال عبد الرحمن، المشروع القومي للترجمة ، (القاهرة، ١٠٠٠م).
  - ابن عبد البر، أبو عمر أحمد بن يوسف بن عبد الله الثمري القرطبي ، (٤٦٣هـ).
    - ٢٦. الكافي في فقة أهل المدينة، دار الكتب العلمية، (بروت، ١٤٠٧هـ).
    - ابن عذاري، احمد بن محمد المراكشي، (ت بعد سنة ٧١٢هـ/ ١٣١٢م).
- ۲۷. البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق ليفي بروفنسال ، ط۲، الثقافة ،( بيروت ، ۱۹۸۰ م).
  - ابن قدامة، موفق الدين ابو محمد عبد الله بن أحمد بن محمود (ت ١٣٠هـ).

- ۲۸. المغنى، دار الكتاب العربي، (مصر، بلات).
- الشافعي، ابو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي، (ت٤٠٢هـ).
- ٢٩. أحكام القران ، تحقيق محمد زاهد بن الحسن الكوثرى، مكتبة الخانجي، (القاهرة ، ١٩٩٤م).
  - الطبري، أبو جعفر بن محمد بن جرير الطبري ، (ت ٢١٠هـ) .
- ٣٠. جامع البيان في تفسير آي القران (المعروف بتفسير الطبري )، تحقيق محمود محمد شاكر، دار إحياء التراث العربي ،(بيروت، ١٤٢١هـ).
  - الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن، (٢٦٠هـ).
  - ٣١. الأمالي، تحقيق قسم الدراسات الاسلامية مؤسسة البعثة، (قم ١٤١٤هـ).
    - عبد الرحمن، جمال.
- ٣٢. ثقافة موريسكي، قراءة في المخطوطة ٩٦٥٤ بمكتبة اسبانيا الوطنية، بحث منشور ضمن كتاب دراسات أندلسية وموريسكية، تأليف نخبة من الباحثين، ترجمة، جمال عبد الرحمن، المجلس الأعلى للثقافة، (القاهرة ٢٠٠٨م).
  - عبد الكريم، جمال.
  - ٣٣. الموريسكييون تاريخهم وادبهم، مكتبة نهضة الشرق، (القاهرة، بلات.
    - العميدي، ثامر.
- ٣٤. واقع التقية عند الفرق والمذاهب الإسلامية من غير الشيعة ، مركز الغدير للدراسات، (قم،١٩٩٥م).
  - عنان، محمد عبد الله.
- ٣٥. دولة الاسلام في الاندلس نهاية الاندلس وتاريخ العرب المتنصرين، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، (مصر ، ٢٠٠١م).
  - القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، (ت ١٧١هـ).
  - ٣٦. الجامع لأحكام القرآن الكريم، دار إحياء التراث، (بيروت، ٢٠٠٢م).
    - قشتيلو، محمد.
  - ٣٧. حياة الموريسكوس الاخيرة بإسبانيا ودورهم خارجها ،مطابع الشويخ ،(تطوان ،١٠٠١م).

- قطب، محمد على.
- ٣٨. مذابح وجرائم محاكم التفتيش في الاندلس، مكتبة القران، (بلاب،١٩٨٥م).
  - كار، ماثيو.
- ٣٩. الدين والدم ابادة شعب الاندلس، ترجمة مصطفى قاسم، هيئة ابو ظبي للسياحة والثقافة كلمة، (الامارات العربية المتحدة،١٣٠ م).
  - كاربخال، مارمول، (ت١٥٩٩م).
- ٠٤. وقائع ثورة الموريسكيين، ترجمة وسام محمد جزر، المشروع القومي للترجمة، (القاهرة ١٢٠٢م).
  - كربخال، لويس دي المرمول، (ت١٦٠٠م).
- ١٤. تاريخ ثورة وعقاب أندلسي مملكة غرناطة، ترجمة جعفر أبن الحاج السلمي، مطبعة الخليج العربي، (تطوان، ١٣٠٥م).
  - الكليني، محمد بن يعقوب بن إسحاق، (ت٣٢٩هـ).
- ٤٢. الأصول من الكافي، تحقيق علي أكبر غفاري، مطبعة حيدري، (الجمهورية الاسلامية في إيران، بلات).
- ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن أحمد الإفريقي، (ت ٧١١هـ/ ١٣١١م.
- ٤٣. لسان العرب، تحقيق وإعداد يوسف خياط، بلاط، (بيروت، دار لسان العرب، بلات)، مادة وقى، ج ٢٥.
  - مجهول.
- ٤٤. من رجال القرن التاسع الهجري / الخامس الميلادي، نبذة العصر في انقضاء دولة بني نصر، تحقيق محمد رضوان الداية، بلاط، (دمشق ،دار حسان، ١٩٨٤م).
  - المفيد، محمد بن محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبد الله العكبري البغدادي، (ت٢١٥هـ).
- ٥٤. تصحيح اعتقادات الامامية، تحقيق حسين دركاهي، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، (بيروت،١٩٩٣م).
- ٤٦. اوائل المقالات، تحقيق الشيخ ابراهيم الانصاري، مطبعة مهر، (الجمهورية الاسلامية الايرانية، ١٤١٣هـ ق).

- المصباحي، أحمد.
- ٤٧. صور من تحدي متأخري مسلمي الاندلس، بحث نشر في كتاب البحث في التراث الغرناطي حصيلة وافاق ، مطبعة النجاح الجديدة، (الدار البيضاء، ١٩٩٨م).
  - السرخسي، محمد بن أحمد بن أبي سهل، (ت٤٨٣هـ).
  - ٤٨. المبسوط، دار الفكر للطباعة والتوزيع ، (بيروت، ٢٠٠٠م). ليونارد هارفي باتريك.
- 24. تاريخ الموريسكيين السياسي والاجتهاعي والثقافي، بحث منشور في كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس، تحرير سلمى الجيوسي، مركز دراسات الوحدة العربية الإسلامية في الاندلس، (بيروت، ١٩٩٩م).
  - الونشريسي، أبو العباس أحمد بن يحي بن محمد التلمساني ، (ت ٩١٤هـ).
- ٥. أسنى المتاجر في بيان أحكام من غلب على وطنه النصارى ولم يهاجر وما يترتب عليه من العقوبات والزواجر، تحقيق حسين مؤنس، مجلة صحيفة معهد الدراسات الإسلامية في مدريد، مج٥، ع١-٢، (مدريد، ١٩٥٧م).
- Leonard Patrick Harvey
- 51. CRypto -Islam in sixteenth-Century Spain Presented at Congreso de Estudios Arabes e Islamicos I (Madrid,1964).
- L.P. Harvey.
- 52. Yuse Banegas, un moble en Granada bajo Los Reyes catolicos , in Al Andalus, XXX,1956.
- Peset Reig y Hernandez sempre.
- 53. "De La justa expulsion de Los moriscos de Espana", op. cit, pp.

#### الهوامش:

- ١ ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن أحمد الإفريقي، (ت ٧١١هـ/ ١٣١١م).
- لسان العرب، تحقيق وإعداد يوسف خياط، بلاط ، (بيروت، دار لسان العرب، بلات)، مادة وقي، ج ٢٥، ص٢٠٤.
  - ۲ المصدر نفسه، ج۲۰، ص ٤٠٢.
- الزبيدي، محي الدين أبي الفيض السيد مرتضى الحسيني، (ت ١٢٠٥هـ/ ١٧٩٠م)، تاج العروس من شرح القاموس المسمى من جواهر القاموس، (بيروت، مكتبة الحياة، بلات)، مادة وقي. ج١٠٥ ، ٣٩٦ .
- الشيخ المفيد، محمد بن محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبد الله العكبري البغدادي، (ت١٣٦ هـ)، تصحيح اعتقادات الامامية، تحقيق حسين دركاهي، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، (بيروت، ١٩٩٣ م)، ص٦٦.
- ٥ محمد بن أحمد بن أبي سهل، (ت٤٨٣هـ)، المبسوط، دار الفكر للطباعة والتوزيع ، (بيروت، ٢٠٠٠م)، ج ٢٤، ص٥٤.
- آبن حجر شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي، (ت٢٥٨هـ)، فتح الباري بـشرح صحيح البخاري، دار
   المعرفة، (بيروت، بلات)، ج ١٢، ص١٣٦.
- الألوسي، شهاب الدين أبو البركات بن محمد بن محمود، (ت ١٢٧٠هـ)، روح المعاني، دار الفكر للطباعة والنشر، (بيروت، بلات)، ج ٣، ص ١٢١٠.
- الشيخ الانصاري، مرتضى بن محمد أمين بن مرتضى بن شمس الانصاري، (١٢٨٢هـ)، التقية، تحقيق، الشيخ فارس الحسون، مؤسسة قائم آل محمد، (عج)، (قم،١٤١٢هـ)، ص٣٧.
- ٩ . الكليني، محمد بن يعقوب بن إسحاق، (ت٣٢٩هـ)، الأصول من الكافي، تحقيق علي أكبر غفاري، مطبعة حيدري،
   (الجمهورية الاسلامية في إيران ،بلات)، ج٢، ص١٧٤ ١٧٥ .
- القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، (ت ٦٧١هـ)، الجامع لأحكام القرآن الكريم، دار إحياء التراث، (بيروت، ٢٠٠٢م)، ج١٠، ص ٣٧٦–٣٧٧.
  - ١١ سورة غافر: اية :٢٨.
- ۱۲ ابن الجوزي، أبو الفرج جمال الدين بن علي بن محمد، (ت٩٧٥هـ)، زاد المسافر في علم التفسير، دار الكتب العلمية، ط٣، (بيروت، ٢٠٠٢م)، ج٧، ص٣١٢.
  - ١٣ العميدي، ثامر هاشم حبيب، التقية في الفكر الاسلامي، مركز الرسالة ، (قم، ١٤١٩هـ)، ص٣٦.
- ١٤ الفتلاوي، كاظم حسن جاسم، التقية عند مفكري المسلمين، طبع العتبة الحسينية المقدسة، (كربلاء المقدسة، ١٥ ٢٠١٥)، ص٤٢.
  - ١٥ سورة النحل: أية ١٠٦.
  - ١٦ سورة آل عمران: اية ٢٨.
- ۱۷ الطبري، أبو جعفر بن محمد بن جرير الطبري، (ت۳۱۰هـ)، جامع البيان في تفسـير آي القران، (المعروف بتفسـير الطبري)، تحقيق محمود محمد شاكر، دار إحياء التراث العربي، (بيروت، ١٤٢١هـ)، ج١٤، ص ١٢٢.
- ١٨ ابن أبي شيبة، أبو بكر عبد الله بن محمد بن إبراهيم ،(ت٢٣٥هـ)،الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد،(الرياض، ١٤٠٩هـ)، ج٦، ص٤٧٦.
- ١٩ العميدي، واقع التقية عند الفرق والمذاهب الإسلامية من غير الشيعة، مركز الغدير للدراسات، (قم، ١٩٩٥م)،

- ص۲۲.
- ۲۰ المرجع نفسه، ص۸.
- ٢١ الكليني، الكافي، ج٢، ص٢١٧.
  - ٢٢ سورة فصلت الآية: ٣٤.
- ۲۳ الکلینی، الکافی، ج۲، ص۲۱۸.
- ۲۶ الحر العاملي، محمد بن الحسن بن علي، (۱۱۰۶هـ)، وسائل الشيعة الى أحكام الشريعة، دار إحياء التراث العربي،
   (بيروت، ۱۲ ۱۳ مـ)، ج۱۲، ص۲۰۶.
- الشيخ المفيد، اوائل المقالات، تحقيق الشيخ ابراهيم الانصاري، مطبعة مهر، (الجمهورية الاسلامية الايرانية،
   ١٤١٣هـق)، ص١١٨٨.
  - ٢٦ السرخسي، المبسوط، ٢٤، ص ٤٩-٤٩.
- ۲۷ الامام الشافعي، ابو عبدالله محمد بن إدريس الشافعي، (ت٢٠٤هـ)، أحكام القران، تحقيق محمد زاهد بن الحسن الكوثرى، مكتبة الخانجي، (القاهرة، ١٩٩٤م)، ج٢، ص١١٤م.
- ۲۸ ابن قدامة، موفق الدين ابو محمد عبد الله بن أحمد بن محمود (ت ۱۳۰هـ)، المغني، دار الكتاب العربي ، (مصر، بلات)، ج٨، ص٢٦٢.
- ۲۹ ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبد الله ، (ت ۲۵ ه هـ)، احكام القران، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، ط۲، (ببروت، ۲۰۰۳م)، ق۳، ص ۲۰۱ ۱۲۱.
- ٣٠ ينظر عنها مجهول، من رجال القرن التاسع الهجري / الخامس الميلادي، نبذة العصر في انقضاء دولة بني نصر، تحقيق محمد رضوان الداية، بلاط، (دمشق، دار حسان، ١٩٨٤م)، ص١٢٤.
- ٣١ ينظر عنها البشتاوي، عادل سعيد، الامة الاندلسية الشهيدة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، (بيروت، ١٣٠ م)، ص١٣٦ و ١٦٤.
- Leonard Patrick Harvey CRypto -Islam in sixteenth Century Spain Presented سر المحتاد المحتا
- ٣٣ عبد الرحمن، جمال، ثقافة موريسكي، قراءة في المخطوطة ( ٩٦٥٤ ) بمكتبة اسبانيا الوطنية، بحث منشور ضمن كتاب دراسات أندلسية وموريسكية، تأليف نخبة من الباحثين، ترجمة، جمال عبد الرحمن، المجلس الأعلى للثقافة، (القاهرة ٢٠٠٨م)، ص ١١١١.
- ٣٤ ابن عبد البر، أبو عمر أحمد بن يوسف بن عبد الله الثمري القرطبي، (٦٣ ٤ هـ)،الكافي في فقة أهل المدينة، دار الكتب العلمية، (بروت، ١٤٠٧هـ)،٥٠٣.
- ٣٥ ابن جزي، أبن جزي أبو القاسم محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله ابن جزي الكلبي الغرناطي، التسهيل لعلوم التنزيل، تحقيق عبد الله الخالدي، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم ، (بيروت، ١٦١٦هـ)، ص٣٦٦.
- ٣٦ الحجري، احمد بن قاسم الحجري، (١٦١٣ م)، رحلة افوقاي الاندلسي مختصر رحلة الشهاب الى لقاء الاحباب، تحقيق د. محمد رزوق، دار السويدي للنشر والتوزيع، (الامارات العربية المتحدة، ٢٠٠٤م)، ص٣٠.

- ٣٧ ليونارد، تاريخ الموريسكيين السياسي والاجتماعي والثقافي، ج١،ص٣٢٨.
- ٣٨ أورتيث، دومينغيث، تاريخ الموريسكيين مأساة أقلي، ترجمة جمال عبد الرحمن، المجلس الاعلى للثقافة ، (القاهرة ، ٧٠٠٧م)، ص٢٠٣٠.
- ٣٩ الونشريسي، أبو العباس أحمد بن يحي بن محمد التلمساني، (ت١٤ ٩ هـ)، أسنى المتاجر في بيان أحكام من غلب على وطنه النصارى ولم يهاجر وما يترتب عليه من العقوبات والزواجر، تحقيق حسين مؤنس، مجلة صحيفة معهد الدراسات الإسلامية في مدريد، مج٥، ١٢ ١٤ (مدريد، ١٩٥٧م)، ص١٢٩ وما بعدها.
  - ٤٠ المصدر نفسه، ص ١٤٩.
  - ٤١ المصدر نفسه، ص١٥٢.
  - ٤٢ ليونارد ، تاريخ الموريسكيين السياسي والاجتماعي والثقافي، ج١،ص٣٣٠.
- ٤٣ ينظر عنهم محمد بن عبد الوهاب الغساني الاندلسي، (ت١١١هـ/١٧٠٧م)، رحلة الوزير في افتكاك الاسير ١٦٩٠ م، دار السويدي للنشر والتوزيع، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، (أبو ظبي، بيروت، ٢٠٠٢م)، ص٤٠٠٠.
  - ٤٤ عبد الكريم ، جمال، الموريسكييون تاريخهم وادبهم، مكتبة نهضة الشرق، (القاهرة، بلات)، ص١٨.
- دي إيتا، خينيس أبيريث (ت١٠٢٨هـ/ ١٦١٩م)، الحرب ضد الموريسكيين، ترجمة، عائشة محمود سويلم، المجلس الاعلى للثقافة، (مصر، ٢٠٠٩م)، ص ٤٩٦٠.
- ٢٤ كار، ماثيو، الدين والدم إبادة شعب الاندلس، ترجمة مصطفى قاسم، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة مشروع كلمة،
   (أبو ظبي، ٢٠١٣م)، ص١٧٦٠.
- ٤٧ كاربخال، مارمول، (ت٩٩٥١م)، وقائع ثورة الموريسكيين، ترجمة وسام محمد جزر، المشروع القومي للترجمة، (القاهرة ٢٠١٦م)، ج١، ص١٦٨.
- ٤٨ بيريز، جوزيف، التاريخ الوجيز لمحاكم التفتيش بإسبانيا، ترجمة د. مصطفى أمادي، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة
   كلمة، (الامارات العربية المتحدة،٢٠١٢م)، ص١٨٩٥.
  - ٤٩ قطب، محمد على، مذابح وجرائم محاكم التفتيش في الاندلس، مكتبة القران، (بلاب،١٩٨٥م)، ص٨٨.
- دي إيتا، الحرب ضد الموريسكيين، ص٣٩٣. للمزيد حول اصل المصطلح وتطوره ينظر، شاشية، حسام الدين، السفارديم والموريسكيون رحلة التهجير والتوطين في بلاد المغرب، (١٤٩٢ ١٧٥٦)، الروايات والمسارات، دار السويدي للنشر والتوزيع، دار الفارس للنشر والتوزيع، (الامارات العربية المتحدة، المملكة الاردنية الهاشمية، ٥٠٠ م)، ج١، ص١٥٨ ١٥٩.
- ١٥ كار، ماثيو، الدين والدم ابادة شعب الاندلس، ترجمة مصطفى قاسم، هيئة ابو ظبي للسياحة والثقافة كلمة
   (الامارات العربية المتحدة، ١٩٣٧م)، ص٣٩٧.
  - ٥٢ دي إيتا، الحرب ضد الموريسكيين، ص٤٩٦.
  - ٥٣ كار، ماثيو، الدين والدم ابادة شعب الاندلس، ص٣٩٣.
  - ٥٤ البشتاوي الامة الاندلسية الشهيدة، ص٢٨٦. نقلا عن مخطوطة محفوظه في اكاديمية التاريخ الملكية الاسبانية.
- ٥٥ المصباحي، أحمد، صور من تحدي متأخري مسلمي الاندلس، بحث نشر في كتاب البحث في التراث الغرناطي حصيلة وافاق، مطبعة النجاح الجديدة، (الدار البيضاء، ١٩٩٨م)، ص٢٥٢.
- ٥٦ حمادي، عبد الله، الموريسكيون ومحاكم التفتيش في الاندلس ١٤٩٢ ١٦١٦، الدار التونسية للنشر، المؤسسة

- الوطنية للكتاب، (تونس، الجزائر، ١٩٨٩م)، ص٥١.
- ٥٧ تعني يُسجلوا والكلمة تستخدم في العامية المغربية. ينظر الحجري، رحلة أفوقاي الاندلسي، ص١١٦، حاشية المحقق.
  - ٥٨ المصدر نفسه، ص١١٦.
- ٥٩ إيبارا، ميغيل أنخل بونيس، الموريسكيون في الفكر التاريخي، ترجمة، وسام محمد جزر، المجلس الاعلى للثقافة، (القاهرة، ٢٠٠٥م)، ص٧٧.
- ۱۰ شاشیة، السفاردیم والموریسکیون ، ج۱، ص۱۷۱، نقلا عن ۱۷۱ه العادیم والموریسکیون ، ج۱، ص۱۷۱، نقلا عن Peset Reig y Hernandez sempre العادیم والموریسکیون ، ج۱، ص۱۷۱، نقلا عن ۲۳۸. justa expulsion de Los moriscos de Espana "hop.cithpp"
- ٦١ إي برَّاتشيا، الاسقف دون باسكوال بورونات، الموريسكيون الاسبان وقائع طردهم، ترجمة كنزة الغالي، دار الكتب العلمية ببروت، (ببروت، ٢٠١٢م)، ص٦٦٢.
  - ٦٢ كار، ماثيو، الدين والدم، ص٧١٧.
- ٦٣ إي غفيريا، خوسي مونيوث، تاريخ ثورة الموريسكيين وطردهم من اسبانيا وعواقبه على سائر أقاليم المملكة، ترجمة عبد العزيز السعود، منشورات ليتوغراف، (طنجة، ٢٠١٠م)، ص٨١.
- ٦٤ قشتيلو، محمد، حياة الموريسكوس الاخيرة بإسبانيا ودورهم خارجها، مطابع الشويخ ،(تطوان ، ٢٠٠١م)، ص٧.
- ٦٥ "(هلايلي، حنيفي، التراث الديني عند الموريسكيين من خلال المخطوطات الألخميادية، بحث منشور في مجلة جامعة L.P. Harvey Yuse Banegas الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، ع٢٢، لسنة ٢٠٠٦، ص ٢٢٤. نقلا عن ٢٩٧. الاميام على ٢٩٧. الميام على ٢٩٧. الميام على ٢٩٧. الميام عن ٢٩٧. الميام عن ٢٩٧. الميام عن ٢٩٧. الميام عن الميام عن
  - ٦٦ كار، ماثيو، الدين والدم، ص٥٢٧ ٢٢٦.
- ٦٧ الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن، (٤٦٠هـ)، الأمالي، تحقيق قسم الدراسات الاسلامية مؤسسة البعثة، (قم ١٤١٤هـ)، ص٤٨٤ ـ ٤٨٥ حديث ١٠٦٠ وفيه الصابر بدل القابض.
- ٦٨ كاردياك، لوي، الموريسكيون الاندلسيون والمسيحيون المجابهة الجدلية (١٤٩٢ ١٦٤٠م)، ترجمة عبد الجليل التميمي، المجلة التاريخية المغربية وديوان المطبوعات الجامعية بالجزائر، (تونس،١٩٨٣م)، ص١٩٦٠.
  - ٦٩ ليونارد ، تاريخ الموريسكيين السياسي والاجتماعي والثقافي ،ج١،ص٣٢٧.
- عنان، محمد عبد الله، دولة الاسلام في الاندلس نهاية الاندلس وتاريخ العرب المتنصرين، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، (مصر، ۲۰۰۱م)، ج٧، ص٣٤٣.
  - ٧١ كار، ماثيو، الدين والدم، ص٢٢٩.
- ٧٢ ينظر عن صلاة الموريسكيين لونغاس، بدرو، حياة الموريسكيين الدينية، ترجمة جمال عبد الرحمن، المشروع القومي للترجمة، (القاهرة، ٢٠١٠م)، ص٨٩ ٩٤.
  - ٧٣ عنان، دولة الاسلام في الاندلس، ج٧، ص ٢٤٤.
    - ٧٤ المرجع نفسه، ج٧، ص٣٤٤.
    - ٧٥ ماثيو، الدين والدم، ص ٢٢٦.
      - ٧٦ المرجع نفسه، ص ٢٢٦.
    - ٧٧ لونغاس، حياة الموريسكيين الدينية، ص٥٨.

- ٧٨ لونغاس، حياة الموريسكيين الدينية، ص٨٦.
  - ٧٩ المرجع نفسه، ص١٠٤.
- ٨٠ عنان، دولة الاسلام في الاندلس، ج٧، ص ٣٤٤.
  - ٨١ لونغاس، حياة الموريسكيين الدينية، ص٧١.
    - ۸۲ المرجع نفسه، ص۷۳.
    - ٨٣ المرجع نفسه، ص٧٦.
    - ٨٤ ماثيو، الدين والدم، ص ٢٢٦.
  - ٨٥ لونغاس، حياة الموريسكيين الدينية، ص٧٧.
    - ٨٦ المرجع نفسه، ص٧٧.
- ٨٧ عنان، دولة الاسلام في الاندلس ، ج٧، ص ٣٤٤.
  - ٨٨ المرجع نفسه، ج٧،ص٣٤٤.
  - ۸۹ الحجري، رحلة افوقاي، ص٦٦ ٦٧.
    - ٩٠ ماثيو، الدين والدم، ص ٢٢٦.
    - ۹۱ الحجري، رحلة افوقاي، ص٦٨.
- ٩٢ عنان، دولة الاسلام في الاندلس، ج٧،ص ٣٤٤.
- ٩٣ قشتيلو، حياة الموريسكوس الاخيرة بإسبانيا ودورهم خارجها، ص٩ ١٠.
- ٩٤ كربخال، لويس دي المرمول، (ت١٦٠٠م)، تاريخ ثورة وعقاب أندلسيّ مملكة غرناطة، ترجمة جعفر أبن الحاج السلمي، مطبعة الخليج العربي، (تطوان،٢٠١٣م)، ج١، ص١٥٨.
  - ٩٥ ماثيو، الدين والدم، ص ٢٣٤.
- ٩٦ ابن القوطية، أبو بكر بن محمد بن عمر بن عبد العزيز، (ت ٣٦٧هـ/ ٩٧٧ م)، تاريخ افتتاح الأندلس، ط٢، دار الكتاب اللبناني، ( القاهرة ، بيروت ، ١٩٨٩ م)، ص٧٧ .
- ٩٧ ابن عذاري، احمد بن محمد المراكشي، (ت بعد سنة ٧١٧هـ/ ١٣١٢م)، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق ليفي بروفنسال، ط٢، الثقافة، (بيروت، ١٩٨٠م)، ج٢، ص٠٥.
  - ۹۸ الحجري، رحلة أفوقاي، ص٤٠.
  - ٩٩ عنان، دولة الاسلام في الاندلس، ج٧،ص٤٤.
    - ١٠٠ المرجع نفسه، ج٧، ص٣٤٤.
    - ۱۰۱ ماثيو، الدين والدم، ص ٢٢٦.
  - ١٠٢ عنان، دولة الاسلام في الاندلس، ج٧، ص٤٤٣.
  - ١٠٣ عنان، دولة الاسلام في الاندلس، ج٧، ص٣٤٤.
- ١٠٤ رزوق، محمد، الاندلسيون وهجرتهم الى المغرب خلال القرنين ١٦ ١٧، أفريقيا الشرق، ط٣، (الدار البيضاء، ١٩٩٨م)، ص١٥١.
  - ١٠٥ كاردياك، الموريسكيون الاندلسيون والمسيحيون المجابهة الجدلية، (١٤٩٢ ١٦٤٠م)، ص٩٢.

## الفصل الخامس: النبوءة في الفكر الموريسكي

#### المستخلص:

تعد النبوءة واحدة من المرتكزات المهمة التي شخصت اليها أبصار الموريسكيين في حياتهم اليومية ومستقبلهم، فقد انتشرت بينهم نبوءات كثيرة تتعلق برؤيتهم لمصيرهم في شبة جزيرة ايبريا، التي استمدوها من تراثهم الاسلامي نتيجة للأحداث المأساوية التي ألمت بهم من جراء ما عانوه من مأسي مؤلمة جرت عليهم بعد أن تنصَّل الاسبان عن عهودهم التي أبرموها مع أخر ملوك الاندلس والنشاط الاجرامي التعسفي لمحاكم التفتيش سيئة الصيت والتي مارست بحقهم أبشع أنواع التعذيب والقتل والسبى والنفي. هذا من جهة ومن جهة أخرى تخلي أخوتهم في الدين عنهم وتسليمهم للنصاري فريسة سهلة، رغم صيحات الاستغاثة التي اطلقوها للعالم الاسلامي آنذاك. ولم تلك النبوءات وليدة عصر هم بل أنها رافقت أحداث ما قبل الفتح الاسلامي للأندلس، اذ أشارت المصادر التاريخية الى احاديث الرسول محمد (ص) حول فتح الاندلس وذكر أهلها وفضلهم وهذا الاحاديث أقل ما يمكن القول بحقها أنها تحتاج الى وقفة تأمل وفيها الكثير من النظر حول نسبتها للرسول محمد (ص) وربها كان الغرض من وضعها هو لتحفيز المسلمين على فتح الاندلس والترغيب بسكنها ومواصلة الرباط فيه، هذه الاحاديث وغيرها كثير هي المرتكز الذي استقى منه الموريسكييون نبوءاتهم، وان تكن تلك النبوءات ذات طابع أسطوري تشوبه الكثير من الخرافات الاان الالتجاء اليها كان واحد من اساليبهم في الصمود والمقاومة، اذ بعثت فيهم روح القتال ومقارعة الاسبان وشكلت حجر الاساس في ثورتهم لما تتمتع به من قوة الحجة عليهم، اذ انها وباعتقادهم صادره عن صاحب الرسالة (ص) الذي لا ينطق عن الهوى ان هو الا وحي يوحي. وعلى الرغم من ضعف النبوءات المجهولة المؤلف، وكثرة أخطائها، وضحالة أسلوبها، وغموض رموزها التي استعصى حلها، فهي تعتبر من أصدق الآثار الكتابية، التي التحم حولها موريسكيوا القرن السادس عشر، فمدارها كان إسبانيا التي كانوا متشبثين بها من خلال الواقع الاسلامي وهذا في قلب العصر الذهبي لإسبانيا الكاثوليكية، وتتبعنا تلك النبوءات من مصادرها الرئيسة من مخطوطات وامهات المصادر الاسبانية التي دونت تلك النبوءات. وكانت

مصدر قوة وباعث على عزيمة المسلمين للثورة اذكانوا يعدونها احدى وسائل بث الثقة في نفوس الاندلسيين. لقد تناولت كتابات الموريسكيين مواضيع ذات طابع ديني وتسريعي وجدلي وقصصي، حيث تميزت بشكلها العامي مما سهًل انتشارها وامتدادها عبر التاريخ خاصة بامتناع مؤلفيها عن التنصيص على اسهائهم تحررا وتقيَّة. وقد قدَّم مسلمو الأندلس استطاعوا ان يقدموا تفسيرا أدبيا لوجودهم، باختراع القدرة على البقاء كشعب من لا شيء، كها أرادوا من خلال ذلك أن يبجلوا هذا القدر التاريخي، ويرفعوا من شأنه بإضفاء بعض المظاهر الروحية الجدية الغامضة عليه، لكن الخيال الجامح منعهم من الرؤية الكاملة للحقيقة المؤلمة، فالتاريخ الذي برهن أنه كان عقيها وبلا طائل، أثبت أن التفاؤل المشير للمشاعر كان مجرد خطأ فتنبؤاتهم التي تُقرأ اليوم تثير الكثير من الشجن، بسبب معرفة المسار التاريخي لهذا الشعب.

#### The Prophecies in Moriscian Thought

#### **Abstract**

The prophecy is considered as one of the most important pillars which the Moors depended on in their daily lives and future. Many prophecies spread out among them concerning their vision of their fate on the Iberian Peninsula which they derived from their Islamic heritage as a result of the tragic events they suffered after the Spanish reneged on their covenants with the last kings of Andalusia and the unjust criminal activity of the infamous Inquisition, which practiced the most heinous forms of torture, murder, captivity and exiling. In addition, they suffered from abandonment of other Muslims who left them to the Christians as easy prey, despite the distress shouts that they made to the Muslim world at the time. These prophecies were not the result of their time, but go back to pre-Islamic conquest period of Andalusia, as historical sources pointed to the conversations of the Prophet Muhammad about the conquest of Andalusia and mentioned to its people. We believe that these Prophetic hadiths need to be paused and considered a lot about its attribution to the Prophet Muhammad. The purpose of innovation those Prophetic hadiths, perhaps, was to motivate Muslims to conquest Andalusia and to encourage its residents to stay in it, these sayings and many others were the religious and moral basis from which the Moors drew their prophecies. Although these prophecies were legendary in nature and contained a lot of myths, but resorting to them was one of the Moor's methods of resistance, it encouraged them to fight Spaniards and formed the cornerstone of their revolution, because of its strong religious effect on their minds and they believed that Prophetic hadith had come from the Prophet Muhammad who received it from the God. In spite of the weakness style of those prophecies, its unknown authors, the large number of its errors and the mystery of its symbols that could not be solved, it is considered one of the most honest written relics, which Moors based on at the sixteenth century, its orbit was Spain, which they were clinging to it through the Islamic reality and that is at the highest stage of the golden age of Catholic Spain. We followed these prophecies from the main sources of manuscripts and original Spanish sources that recorded those prophecies. It was a strong motive for the Muslims to revolt; they considered it one of the means to inspire Andalusian Muslims. The writings of the Moors dealt with topics of a religious, legislative, dialectical and anecdotal nature. It was characterized by its vernacular language, which facilitated its spread throughout history, especially the authors' refusal to disclose their names liberally and piously. The Muslims of Andalusia gave a moral explanation about their existence, claiming the ability to survive as a people from nothing and by that explanation; they wanted to venerate this historic destiny by adding some serious and mysterious spiritual manifestations. But unbridled imagination prevented them from fully seeing the painful truth, the history, which proved futile and futile, proved that the emotional optimism was just mistake. Their predictions, which we read today, arouse a lot of indignation, because they refer to the historical course of this people.

## أولا: النبوءة الموريسكية

بعد النكبات التي حلت بالموريسكيين والاضطهاد الذي تعرضوا له من قبل محاكم التفتيش التجاء الموريسكيين الى الامور الغيبية في حياتهم اليومية ومستقبلهم نظر لليائس الذي اصابهم من نجدة اخوتهم من عدوة المغرب ومن العثمانيين وغيرهم، لذلك فقد انتشرت بينهم نبوءات كثيرة تحدد لهم مستقبلهم وتتعلق برؤيتهم لمصيرهم في اسبانيا، وقد اخذوها من تراثهم الاسلامي الحافل بالروايات الغيبية، ولاسيها بعد أن أخلف الاسبان بعهودهم التي وعدوهم بها مع أخر سلاطين الاندلس والنشاط القمعي الهمجي التعسفي لمحاكم التفتيش سيئة الصيت والتي مارست بحقهم أبشع أنواع التنكيل والتعذيب والقتل والحبس والسبي والنفي.

ولم تـك تلـك النبوءات مـن بناة افكارهـم او اختراعهـم او وليدة عصرهم بـل أنها رافقت أحداث ما قبل الفتح الاسلامي للأندلس، اذ أشارت احاديث الرسول محمد (ص) بفتح الاندلس وذكر أهلها وفضلهم وهذا الاحاديث شابها الكثير من الشكوك حول نسبتها للرسول محمد (ص) وربها كان الغرض من وضعها هو لتحفيز المسلمين على فتح الاندلس والترغيب بسكنها ومواصلة الرباط فيه، وذكرت أحاديث كثيرة للرسول محمد (ص) نوجز منها على سبيل الاستشهاد قوله (ص) في فتح الاندلس" تفتح بعدي جزيرة بالمغرب يقال لها الاندلس، حيها سعيد وميتها شهيد، ولهم مع العدو كل يوم وقائع وغارات فانهم ليسكنونها على رغم العدو على قتلهم وانقطاعهم إذبين أيديهم بحر مهلك، من ورائهم عدو مدرك والعدو في وفرهم واتصاله بلادهم (فلا ير) بالأندلس غير سامر في ذات الله أو مجاهد في سبيل الله أو مجاور للعدو ومطيع لله"(١). وقوله (ص) ايضا فيها يروى عنه انه" خرج ذات يوم من المدينة، فأشار بيده تلقاء المغرب مسلما، فقيل له : يا رسول الله على من تسلم؟ فقال على أناس من أمتى يكونون في هذا المغرب خلف هذا البحر بجزيرة يقال لها الاندلس، اليها أخر ما ينتشر هذا الدين، ومنتهى الاسلام، ومنها أول ما ينقرض، أهلها مرابطون في منازلهم، شهداء على فراشهم رباط يوم بثغورها خير من عبادة سبعين سنة، أهلها شهداء مقدسون ليس لهم قابض الا رب العالمين، يبعثهم الله يوم القيامة من بطون السمك ولجج البحار وحواصل الطيور "(٢). ولم يكتف المؤرخون بذلك بل عمدوا الى التاريخ السحيق ووضعوا رواية على لسان نبي الله سليهان (ع) فبينها هو "قاعد على كرسيه أذ مرت به سحابة، فلم سلمت قال لها من أين أنت، قالت من باب من أبواب الجنة (يقال لها الاندلس بالمغرب الاقصى، قال واين تريد عبادان بابا آخر من أبواب الجنة)، قال فها فضل المكان الذي تريدينه على المكان الذي جئت منه؟، قالت يا نبى الله بل المكان الذي جئت منه أفضل على سواه من الأمكنة كفضل السياء على الارض "(٣). ويبدوا ان اختيار النبي سليان (ع) ليس من

قبيل المصادفة اذ انه (ع) كثيرا ما رافقته الغرائب والعجائب منها ما هو حقيقي حدث بطريق المعجزة ، ومنها ما هو أسطوري الحق بهذه الشخصية ، فاستغل الرواة هذا الجانب عند النبي (ع).

هذه الاحاديث وغيرها كثير هي المرتكز الذي استقى منه الموريسكييون نبوءاتهم، وان تكن تلك النبوءات ذات طابع أسطوري تشوبه الكثير من الخرافات الا ان الالتجاء اليها كان واحد من اساليبهم في الصمود والمقاومة ، اذ بعثت فيهم روح القتال ومقارعة الاسبان وشكلت حجر الاساس في ثورتهم لما تتمتع به من قوة الحجة عليهم، اذ انها وباعتقادهم صادره عن صاحب الرسالة (ص) الذي لا ينطق عن الهوى ان هو الا وحي يوحي. وعلى الرغم من ضعف النبوءات المجهولة المؤلف، وكثرة أخطائها، وضحالة أسلوبها، وغموض رموزها التي استعصى حلها، فهي تعتبر من أصدق الآثار الكتابية، التي التحم حولها موريسكيو القرن السادس عشر، فمدارها كان إسبانيا التي كانوا متشبثين بها من خلال الواقع الاسلامي وهذا في قلب العصر الذهبي لإسبانيا الكاثوليكية(؟). وكان كتاب الجفر المنسوب إلى الإمام عليِّ بن أبي طالب (ع) أحد تلك المراجع الرئيسة لهم، وإن لم يكن الظاهر من هذه التسمية هو كتاب الإمام (ع) بعينه، بل حاكوه في موضوعاته ونسجوا على منواله، وربًّا استمدُّوا من نسخة لهذا الكتاب أو نقلوا منه روايات تتعلُّق بأخبار الساعة وعلامات المنقذ وظهوره. فأطلقوا على تلك الكتب تسمية الأجفار تيمُّناً بكتاب الإمام (ع) ليُو ثِّقوها وليستندوا إليها في إضفاء الشرعية على نبوءاتهم، ثقةً منهم بالإمام (ع) الذي وثقوا بروايته "حيث يُصدِّق الجميع ما يقول، وقد رُويت عنه مآثر عظيمة حدثت على النحو الذي صاغه" (٥). وكانت تلك الأجفار وما تحويه من تنبؤات قد حفَّزت الموريسكيين للقيام بالثورة ضدَّ الإسبان لمواجهة الظلم الواقع عليهم لما تحويه من مضامن تبشيرية وعدتهم بالنصر ، فاستندوا إليها وجمعوا رجالهم وأموالهم وانتفضوا ضدًّ أعدائهم الإسبان(٦).

وعضّد ما ذهبنا اليه مارمول كاربخال من ان تلك النبوءات كانت مصدر قوة وباعث على عزيمة المسلمين للثورة بقوله إنهم "كانوا يعدونها احدى وسائل بث الثقة في نفوس القروين الجهال حتى يحملوهم على تصديق ما يقرأ عليهم وان نحواه محققة ومنزهة على الخطأ بها ان تلك الثقة الجوفاء كانت السبب الأكبر في جزء كبير من القلاقل التي أثاروها فأننا نعرضها في هذا الجزء حرفياً" (٧) وقد لاحظ مؤرخ أسباني أخر مدى تمسك الموريسكيين بالنبوءة وما ترتب عليها من أحداث، ومدى قناعتهم بها، بل ومدى قناعته هو بهذه النبوة وانبهاره بها، قائلا: "ولما كان المسلمون يقتنعون بالتنجيم والتكهنات (حيث كان أجداد بعضهم من كالديا Caldea التي شهدت نشأة هذه العلوم)، فقد ذكرهم حينئذ بها كان يقوله حكمائهم من قراءاتهم للنجوم وما كانوا يرددونه من نبوءات، تقول إنهم

إذا ثاروا سيحتلون الارض والمالك التي فقدها اسلافهم، لدرجة أنهم حددوا سنة الانتصار من التاريخ الهجري... وقد توافق بالضبط مع اندلاع هذه الثورة، وقد أظهر لهم الآيات والظواهر الخارقة للعادة كأن يروا جنوداً مسلحين في الهواء بجوار سييرا نيبادا وطيورا غير مألوفة في غرناطة، وتكاثر هائلا للحيوانات في أرض باثا Bazza بالإضافة الى بعض الظواهر مثل كسوف الشمس في الأعوام السابقة، وكلها نذير شؤم على المسيحيين الذين ينسب اليهم المسلمون ما هو جيد أو سيئ في كوكبي الارض والقمر "(^).

لقد تناولت كتابات الموريسكيين مواضيع ذات طابع ديني وتسريعي وجدلي وقصصي، حيث تميزت بشكلها العامي مما سهّل انتشارها وامتدادها عبر التاريخ (٢)، خاصة بامتناع مؤلفيها عن التنصيص على اسهائهم تحررا وتقيّة (١٠٠). وقد قدَّم مسلمو الأندلس استطاعوا ان يقدموا تفسيرا أدبيا لوجودهم، باختراع القدرة على البقاء كشعب من لا شيء، كها أرادوا من خلال ذلك أن يبجلوا هذا القدر التاريخي، ويرفعوا من شأنه بإضفاء بعض المظاهر الروحية الجدية الغامضة عليه، لكن الخيال الجامح منعهم من الرؤية الكاملة للحقيقة المؤلمة التي تفاؤل سعيد، فالتاريخ الذي برهن أنه كان عقيها وبلا طائل، أثبت أنَّ التفاؤل المثير للمشاعر كان مجرد خطأ فتنبؤاتهم التي تُقرأ اليوم تثير الكثير من الشجن، بسبب معرفة المسار التاريخي لهذا الشعب (١١٠).

## ثانيا: - دوافع الموريسكيين للالتجاء الى النبوءة

لم يك الالتجاء الى النبوءة وبثها في المجتمع شيء اعتباطي وانها أمر مدروس راعى سايكلوجية العقل المسلم، وطريقة تفكيره وما يحفزه من أمور يتفاعل معها فيتحفز إيجابيا لمسايرتها، ومن أبرز ما يستنهض همه العقل المسلم هو قضية الوازع الديني الذي له الحظوة الكبرى في عملية النهوض والانتفاض، فاستغلت تلك الميزة وسلّط عليها الضوء ليتم الاستفادة منها. لاسيها وانها صادرة من صاحب الشريعة الرسول محمد (ص)، أو احد الصحابة الكرام لاسيها الامام علي (ع) وحذيفة بن اليهان وسلمان الفارسي، أو ممن حوى حب الناس من محدثين وزهاد وعباد ... وغيرهم. وهي في النهاية واقع ديني يعضدها ارتباطها بالقران أو الرسول محمد (ص) وهي في كل الحلات من وحي قراني (١٢). وعادة ما تركز تلك النبوءة على شغل الناس الشاغل سواء كان ديني أو دنيوي لتعالجه بأتم صورة ومثالية تتناسب مع المقام المفترض لصاحب النبوءة لاسيها النبوءة الموريسكية التي اختلطت بكثير من الاساطيل المرجوة التي كانت تزخر بها النبوة.

أما دوافع التجائهم اليها فتتلخص فيما يلي

- ١. تحفيز الهمم واثارة وغيرتهم ونخوتهم على التحرر من الظلم والعبودية(١١٠).
- ٢. المحنة التي حلّت بهم جراء سقوط دولتهم وتخلي إخوانهم في العدوة المغربية عنهم باعثة على
   الياس مما جعلهم يبحثون عن ملاذ لهم في تلك النبوءات أو كتب الجفر Aljofor.
- ٣. كتب الموريسكييون بعض النبوءات الخاصة بهم في محاولة منهم لإعادة كتابة تاريخهم والتأثير في مستقبلهم (١٤٠).
- ٤. تهدف الى رفع الروح المعنوية للموريسكيين وتخفيف الامهم (١٥٠). جراء جور محاكم التفتيش والاضطهاد الاسباني بإيجاد بارقة أمل لخلاصهم من واقعهم المرير.
- ٥. كانت تعطيهم أملاً للبقاء كي يحافظوا على دينهم، اذ كانوا يروجون لأمل قادم من وراء الحدود يحميهم من هذا الخطر، اذ عبر عن هذا الامل احد الموريسكيين قائلا: "انه سوف يظهر سلطان كبير من العرب، وسيحميهم، وان هذا الموريسكي يعرف شخصيا ان هذا السلطان سوف يأتي "(١٦).
- ٦. أبراز التفوق للوضعية الشخصية وتحقير وضعية العدو (١٧). من خلال تلك النبوءة اذ تركز على الفضائل أو الشمائل التي تكلل الشخصية الموريسكية وتنتقص دينيا من النصاري الاسبان.
- ٧. عُد الموريسكي في هذه النبوءات المترجم الوحيد لـ الإرادة الالهية (١١٠)، والمنفذ الوحيد للعدل الالهي.
- ٨. منحهم الامل في استعادة السلطة السياسية في اسبانيا واعادة بناء المجتمع الاسلامي فيها (١٩٠).
- ٩. تهدف الى ابراز التفوق الشخصي على حساب الاخر المسيحي. ذلك ان الموريسكي يسعى من خلالها الى قلب الوضع المعاكس لصالحه (٢٠).
- ١٠. كانت أحدى وسائل بث الثقة في نفوس الاندلسيين باعتبارها منزهة عن الخطأ لذلك فقد ثاروا على الاسبان وشنوا الحرب بالاعتباد على تلك النبوءات (٢١).

## ثالثا: - النبوءة المسيحية

يبدوا أن مسالة التعايش بين الديانتين الكبيرتين في الاندلس قد ولدت نوعاً من التأثير في هذه القضية "فقد كوَّن الموريسكي شخصيته في حضرة المسيحيين، ومن المؤكَّد أنَّ المجموعتين اللتين عاشتا جنباً الى جنب بصفة متداخلة طيلة العشرات من السنين، لا يمكن إلا أن تُؤثِّر الواحدة على الأخرى، وأحياناً بصفة لا شعورية، ولا شكَّ أنَّ المجموعة التي لها الأقلِّية هي التي تتأثَّر أكثر من الأخرى

بحكم المنقوص. ومن الجدير بالملاحظة فعلاً أن نجد، إذا ما رجعنا الى النصوص التكهُّنية، عند المسيحين وأيضاً عند الموريسكيين نفس التصوّر الاستدلالي ونفس الأداة اللغوية وأولا نفس التصوّر الاستدلالي، الذي يدعي ببعث إمبراطورية عظيمة بعد تحطيمها المؤقّت (۲۲). والملاحظة الاخرى على هذه النبوءات المشتركة هي رجوعها الى نفس التصورات التي ترجع الى نفس الاصل أي الكتب الساوية (۲۳). وفي هذا الإطار نجد اتمّامات من الموريسكيين تتمثّل في التهمة الموجّهة للمسيحين بتزوير النصوص التكهّنية المساة القواثياس أو خفوراس (Alguacias-Jofores) لجعلها تتلاءم مع قضيتهم، وقد كتب بيخرانو Bejerano) الموريسكي المطرود والمجادل الكبر هنا في تونس في سنة (۱۹۲۵م) بخصوص هذه النصوص ما يلي: إنَّ المسيحيين كذبوا في ذلك وأضافوا الكثر من الأكاذيب الأخرى، لأنَّني قرأت هذا النصّ نفسه في كتاب هنا في تونس، مترجَم إلى العربية لا يحتوي على هذه الأكاذيب المضافة "(۲۲). وكانت تلك النبوءات الاسبانية تبحث وتعالج هموم النصارى ومشاكلهم التي كانت متمثلة بواقعهم السياسي والديني ، فأما الجانب السياسي فقد دارت نبوءاتهم حول الخطر المحدق بهم من وجهة نظرهم وهم الموريسكيين ومحاولة طردهم من اسبانيا وطي صفحة الاسلام فيها، ونشر المسيحية من وجهة نظرهم وهم الموريسكيين ومحاولة طردهم من اسبانيا وطي صفحة الاسلام فيها، ونشر المسيحية من وجهة نظرهم وهم الموريسكيين ومحاولة طردهم من اسبانيا وطي صفحة الاسلام فيها، ونشر المسيحية من جديد.

واما الجانب الديني فقد ركَّز على إظهار وتميز وثقل ورفعة الديانة المسيحية، اذ اننا نجد في نبوءاتهم عدة محاور يمكننا تسلط الضوء عليها. فقد تنبَّأت" بطرد الموريسكي الأخير الذي سوف يُجسِّد هزيمة الإسلام وبعث إسبانيا. وتنصُّ تلك النبوءات أيضاً على تدمر مكَّة (٢٥).

#### الخلاصة

- ١ للنبوءة جذور موغلة في القدم في الفكر الاسلامي لاسيما فيما يتعلق بالأندلس، ومنها ما ظهر على لسان الرسول الاعظم محمد (ص).
- ٢. كانت النبوءة ضرورة ملحة بالنسبة للموريسكيين نظرا لما يمرون به من اضطهاد على يد محاكم
   التفتيش لإعطائها الامل لهم بوجود خلاص لهم من مما يعانوه.
  - ٣. نُسجت تلك النبوءات على غرار كتاب الجفر المنسوب الى الامام على بن أبي طالب (ع).
- خات الله النبوءات الى اعطاء زخم للموريسكي للصمود أكثر بوجهه الاسبان للحفاظ على دينة واستمرارية بقائمه في تلك الارض من خلال الامل المعقود بتلك النبوءات، لاسيها فيها يتعلق بالمنقذ والخلاص من عذاباتهم.
- ٥. خوف الاسبان الكبير من تلك النبوءات، لما لها من تأثير سحري على الموريسكيين وتحفيزهم على الثورة طبقاً لما تحتويه البعض من تحديد زمان ومكان وقائد الثورة.
- 7. ارتبطت تلك النبوءات بقدسية كبيرة لدى الموريسكيين لصدور بعضها عن الرسول محمد (ص) والامام على بن ابي طالب (ع)، وبعض الصالحين والاولياء .
- ٧. احتواءها على كثير من الاساطير والخرافات والتي تتلائم مع ما كان يعيشه الموريسكي من انقطاع عن حضارته الاسلامية والعربية، نظر لتشدد الاسبان في فصل الموريسكي عن جذوره الاسلامية.
- ٨. كان للإسبان نبوءاتهم ايضا فقد وعُدوا فيها بالخلاص والانتصار وربها كانت تشترك مع النبوءة الاسلامية في بعض مضامينها.
- 9. عالجت النبوءة الاسبانية الجانب السياسي فقد دارت نبوءاتهم حول الخطر المحدق بهم من وجهة نظرهم وهم الموريسكيين ومحاولة طردهم من اسبانيا وطي صفحة الاسلام فيها، ونشر المسيحية من جديد.
- ١٠. ركَّزت النبوءة الاسبانية كذلك على إظهار وتميز وثقل ورفعة الديانة المسيحية، اذ اننا نجد في نبوءاتهم عدة محاور يمكننا تسلط الضوء عليها . اذ انها تنبَّأت بطرد الموريسكي الأخير الذي سوف يُجسِّد هزيمة الإسلام وبعث إسبانيا. وتنصُّ تلك النبوءات أيضاً على تدمر مكَّة.

#### الهو امش

- مجهول، تاريخ الاندلس، دراسة وتحقيق، عبد القادر بوباية، دار الكتب العلمية، (بيروت، ٢٠٠٧م)، ص٥٦.
  - المصدر نفسه، ص ٥٧.
  - المصدر نفسه ، ص ٥٧. ٣
- بارلت، لوسي لوباز، التراث الإسلامي في الأدب الإسباني، النبوءة في الادب الألخميادو- الموريسكي للأندلس من خـلال مخطوطّـة بالمكتبـة الوطنية بباريـس، المجلة التاريخيـة المغربيـة، ع ٢١و٢٢، أفريـل ١٩٨١م، ص ٦٦. نقلا عن بن سنوسي، هشام، نبوءات الموريسكيين بين الحقيقة التاريخية والمغامرة اللاهوتية مختصر القاسم الحجري نموذجا ، مجلة الحوار المتوسطى، الجزائر، ديسمبر العدد ١٣ - ١٤، ص ٨٤.
- كارباخال ، مارمول، وقائع ثورة الموريسكيين ، ترجمة وسام محمّد جزر ، مراجعة وتقديم: جمال عبد الرحمن، المشروع القومي للترجمة، ( مصر ، ۲۰۱۲ م) ،ج١،ص ٢٢٧.
- اي غفيريا خوسي مونيوث، تاريخ ثورة الموريسكييون وطردهم من إسبانيا وعواقبه على سائر أقاليم المملكة، ترجمة د. عبد العزيز السعود، منشورات ليتوغراف، (طنجة، ٢٠١٠ م.)، ص١٠٣.
  - وقائع ثورة الموريسكيين/ كارباخال ج١، ص ٢٢٥.
- أورتادو دي مندوثا، حرب غرناطة، ترجمة إيان عبد الحليم و سلوى محمود، المركز القومي للترجمة، (القاهرة، ٢٠٠٨م)،
  - فضل، صلاح، ملحمة المغازي الموريسكية دراسة في الادب الشعبي المقارن، دار المعارف ،(١٩٨٩م)،ص١١٥.
- حادي، عبد الله، الموريسكييون ومحاكم التفتيش في الاندلس ٤٩٢ أ ١٦١٦م، الدار التونسية للنشر والمؤسسة الوطنية للكتاب، (الجزائر، ١٩٨٩م)، ص ١٠٧.
- بن سنوسي، هشام، نبوءات الموريسكيين بين الحقيقة التاريخية والمغامرة اللاهوتية مختصر القاسم الحجري نموذجا، مجلة الحوار المتوسطي، العدد ١٣ – ١٤، ديسمبر ٢٠١٦م، ص٧٨ – ٧٩.
- ١٢ لوى كاردياك، الموريسكيون الاندلسيون والمسيحيون، ترجمة عبد الجليل التميمي، المجلة التاريخية المغربية، (تونس، ۱۹۸۳ م)، ص٦٢.
  - ١٣ أورتودو، حرب غرناطة، ص٤٧.
- ١٤ لوسي لوبيز بارالت، التراث الاسلامي في الأدب الإسباني ، بحث منشور في كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الأندلش، تحرير سلمي الجيوسي، مركز دراسات الوحدة العربية الإسلامية في الاندلس، (بيروت، ١٩٩٩م).ج١، ص
  - ١٥ المرجع نفسه، ج١٠ص ٧٧٨.
  - ١٦ لوي كاردياك، الموريسكيون الاندلسيون والمسيحيون، ص٦٣.
    - ١٧ المرجع نفسه، ص ٦٣.
    - ١٨ المرجع نفسه، ص١٣٠.
- ١٩ ميكيل دي إيبالثا، الموريسكيون في إسبانيا والمنفيسي، ترجمة جمال عبد الرحمن، المجلس الاعلى للثقافة، (القاهرة، ۲۰۰۵م)، ص ۱۳۷.
  - ٢٠ بن سنوسي، نبوءات الموريسكيين بين الحقيقة التاريخية والمغامرة اللاهوتية، ص٠٨.
- ٢١ كارباخال، وقائع ثورة الموريسكيين، ج١، ص٢٢٥.
   ٢٢ لـوي كاردياك، ظاهرة التكهُّن علامة من علامات الهويَّة الموريسكية، بحث منشور ضمن كتاب تراجيديا طرد الموريسكيين
- من الأندلس والمواقف الإسبانية والعربية الإسلاميَّة منها، منشورات مركز الدراسات والترجمة الموريسكية، (تونس، ٢٠١١ م)، ص١٣٢.
  - ۲۳ ألمرجع نفسه، ص۱۳۶.
  - ٢٤ المرجع نفسه، ص١٣٤، نقلا عن
- Juan peneiia Roma, Los Moriscos espanoles emigrados al Norte de África despues de La expulsion ,Barcelone, polycopie,3 volumes.
  - ٢٥ لوى كاردياك، ظاهرة التكهُّن علامة من علامات الهويَّة الموريسكية، ص١٣٤.

# الباب الثاني: دراسات في الحضارة الاندلسية الموريسكية

- الفصل الاول: المسلمون الموريسكيون في رحلة مونزر ١٤٩٤ ١٤٩٠
- الفصل الثاني: الطب في الأندلس من خلال وثيقة مخطوطة دراسة وتحقيق
  - الفصل الثالث: وثائق أندلسية دراسة وتحقيق
- الفصل الرابع: الاعياد والأزياء الاسبانية وصداها في المجتمع الاندلسي

## الفصل الأول: المسلمون الموريسكيون في رحلة مونزر 140 المسلمون الموريسكيون في رحلة مونزر

Muslims moresgues in Jeronimo Munzer trip to Spain and Portugal 4494-4495

#### المستخلص:

يهتم هذا البحث بأحوال المسلمين الاجتهاعية والاقتصادية والسياسية استنادا الى رحلة مونزر لإسبانيا والبرتغال عام ١٤٩٥ - ١٤٩٥ م، التي تعدمن المصادر المهمة في هذه الحقبة، اذ تعدمن الشواهد النادرة التي سجلت حياة الموريسكيين في تلك الفترة، نظرا لسكوت المصادر العربية بعد سقوط غرناطة عن ذكر أحوالهم، فجاءت هذه الرحلة مصدراً مهما من المصادر التي ترسم لنا تاريخ المسلمين آنذاك.

#### **Abstract**

This study investigates the social economic and political conditions of Muslims to Spain and Portugal based on Jeronimo Munzer strip 1494-1495. This trip is considered important sources to when studying this era as it represents one of the rare historical sources that recorded the lives of Moresque's. The recorded the lives of Moresque's. The recorded of this strip has become pivotal historical document that provides some information about the Muslims in the Iberian Peninsula especially because of the lack of Arabic documents that deal with era after the of Granada.

#### مقدمة

يعد مونزر واحداً من كتاب الرحلات في العصور الوسطى، لاسيها في نهاية القرن الخامس عشر الميلادي، اذقدم لنا صورة واضحة عن حال المسلمين إبان تلك الفترة، اسمه خيرونيمو مونزر Jeronimo Munzer ، وهو طبيب ألماني، ولد في مدينة فليدكيرش (Vozelberg)، وهو طبيب ألماني، ولد في مدينة فليدكيرش (١٤٦٥م / أو ١٤٦٨م، وتوفي التي تقع في الجانب الغربي لأقليم تيرول Tirol الألماني، و في عام ١٤٦٠م / أو ١٤٥٨م، وتوفي عام ١٥٠٨م. حصل على درجة الدكتوراه في الطب من جامعة بافيا Pavia ومارس مهنته في مدينة نورمبرغ، شم غادر إلى ايطاليا هربا من الطاعون الذي أصابها في عام ١٤٨٤م، و عاد بعد ذلك الى نورمبرغ، لكن ظهور الطاعون مرة أخرى أجبره على مغادرة المدينة ثانية عام ١٤٩٤م مصطحباً معه هذه المرة عدداً من الأصدقاء والأثرياء التجار الذين كانوا يتحدثون الايطالية والفرنسية هم:

۱. انطونيو هر فارت Antonio Herwart من اوجسبورجو ( Augsburgo)

Y. جاسبار فیشر Gaspar fischer

٣. نيكولاس فولكنشتاين Nicolas Wolkenstein من نورمبرغ حيث بدأوا الرحلة معاً في الثامن من اغسطس من عام ١٤٩٤م وبعد عبور سويسرا وجنوب فرنسا وصلوا الى بربنيان perpinan التي تقع بين فرنسا واسبانيا في السابع من سبتمر خلال خمسة شهور تقريباً حتى الثامن من فبراير ١٤٩٥م وقاموا بجولة في شبه جزيرة ايبريا.

وتعدر حلته واحدة من أهم الرحلات في العصور الوسطى لأنها جاءت بعد سقوط الأندلس بثلاث سنوات ،ورغم قصر مدتها الزمنية إلا إن صاحبها قد كتب كل ما لاحظه اذ لم تفته شاردة ولا واردة الا وسجلها ، فلذلك جاءت كتابته كشاهد عيان دقيق يعكس صورة الحياة اليومية في ذلك الوقت لاسيها ما زودنا به من معلومات مهمة حول حياة الموريسكيين في اسبانيا في السنوات التي تلت سقوط غرناطة. فقد شاهدنا فيها من خلال رحلته حياتهم الاجتهاعية وطقوسهم الدينية وظروفهم المعيشية ، اذ تمثل تلك الرحلة صورة حقيقية لهم، بعد ان سكتت الى حد ما مصادرنا العربية عن تلك المدة، بسبب ما حصل من أحداث عسكرية أدت إلى سقوط غرناطة سنة ١٤٩٧هـ/ ١٤٩٢م.

وزودتنا تلك الرحلة بالمعلومات المهمة عن الموريسكيين إلا ان الملاحظ على مونزر هو التعصب الواضح للمسيحيين وثناؤه الشديد عليهم حتى انه ليخرج عن موضوعيته أحيانا عند حديثه عنهم ، وقد وردت أكثر من مرة في رحلته وعلى سبيل

المثال نجده عندما وصل الى مدينة تدعى اركوس Arcos قرب مدينة قلعة سالم قائلاً عنها "كان كل من فيها من المسلمين ، ما عدا حاكم القلعة استضافونا في بيت احد المسلمين ، الذي أحسن استقبالنا ، من اجل أموالنا "(۱). فرغم اعترافه ان مضيفه أحسن استقباله في بيته الاانه لا يحسن الظن به ، ويرد إحسانه ذاك الى الطمع باموالهم رغم انه لم يذكر هل اخذ المسلم الأموال لقاء ضيافته ام لا، والأرجح ان المسلم لم يفعل ولو فعل لذكرها مونز لكي يثبت صحة ادعائه.

وتعصبه واضح في كل الرحلة، فهو يحمد الله كثيراً على قتل المسلمين وانتصار المسيحيين وتنصير المتبقي منهم، وكذلك يمجّد تحويل المساجد الى كنائس ويعدها واحدة من مفاخر ملوكهم في ذلك الوقت.

وايضاً فهو لا يخفي إعجابه بالموريسكيين من جهة أخرى وما خلَّفته حضارتهم في شبه الجزيرة الأيبيرية، كذلك كان دائهاً ما يقارن بين ما يراه في رحلته هذه وما شاهده في وطنه ليقرب الصورة قدر الإمكان لمن يقرأ رحلته من مواطنيه.

وأخيرا فقد حاولت ان استخلص صورة لحياة الموريسكيين بقدر ما زودنا به مونزر عن حياتهم في ذلك الوقت مستفيدا من المعلومات التي أوردها هو عن حياتهم ، محاولا في بعض الأماكن تتبع ملاحظاته التي تخص المسلمين آنذاك تاريخياً لاسيها في الجانب الاجتهاعي ، لإحداث نوع من المقارنة التاريخية بين ماضي الموريسكيين وحضارتهم أيام مونزر.

## اولاً: الحياة الاجتماعية

## ١ ـ الملابس:

عُرف عن المسلمين في الأندلس اهتهامهم الكبير باقتناء الملابس، وعنايتهم بنظافتها، وذكر المقري ذلك بقوله "وأهل الأندلس اشد خلق الله اعتناء بنظافة ما يلبسون وما يفرشون وغير ذلك مما يتعلق بهم ، وفيهم ممن لا يكون عنده الا قوت يومه، فيطويه صائهاً ويبتاع صابوناً يغسل به ثيابه"(٢). وكان مونزر قد ذكر بعض ما يتعلق بلباس المسلمين اذ ذكر في اكثر من مكان في رحلته أنواعا لما كان المسلمون ير تدونه فذكر لباسهم للون الأبيض لاسيها رجال الدين قائلاً " وكان رجال الدين يرتدون البياض"(٢) ونقل أيضا إن رجال الدين في المرية لاسيها مسجدها كانوا "يرتدون ملابس بيضاء"(٤) وربها رمز اللون الأبيض في نظرهم الى النقاء والطهر.

ويبدو أن "شيوع استخدام الألبسة البيضاء كان تقليداً اتبعه أهل الأندلس منذ وفود زرياب إلى

قرطبة ، فانه رأى أن يكون ابتداء الناس للباس البياض منذ ٢٤ يونيه وهو عيد العنصرة (٥) الى أول أكتوبر اما، بقية العام فيلبسون الثياب الملونة (٢٠). ولم يقتصر لبس الأبيض على رجال الدين إنها لبس العامة لاسيها في مناسباتهم الحزينة فكانوا يلبسونه في حزنهم على موتاهم لاسيها في أيام بني أمية وذكر ذلك ابن بسام عندما شاهد غلاما يلبس الأبيض قائلا عنه "على عادة أهل أفقنا في لبس البياض عند الحزن (٧).

وهو مخالفة لبني العباس في لبسهم الأسود في المشرق لما كان بينهم من العداوة (^^). وهذا ما نجده عند مونزر عندما ذكر طريقة دفن الموتى عند المسلمات اللاتي شاهدهن في غرناطة وهن يرتدين الملابس البيضاء حزنا منهن على فقيدهن اذقال: "شاهدنا جنازة رجل مسلم، بالقرب من المقبرة كانت هناك سبع نساء يرتدين ملابس بيضاء، يجلسن بجانب القبر "(٩).

على ان لباسهن الأبيض في الحزن قد ورد ذكره في شعرهم الذي يوثق لتلك المشاهدة، وهذا ما صرح به الحصري ت (٤٨٨هـ/ ١٠٩٥ م) (١٠٠ قائلا :-

إذا كانَ البياضُ لباسَ حزن بأندنسِ فذاك من الصَّوابِ ألم تَرنِي لبستُ بياضَ شَيبي لأني قد حَزنت على الشَّبَابِ (۱۱)

وصور لنا مونزر مشاهداته حول لباس المسلمين في الأندلس وشرحها شرحاً مقتضباً أذ أشار الى العامة التي يلبسها الرجال لاسيا رجال الدين في غرناطة قائلاً:" ورأسهم معصوب بقماش ابيض "(١٢).

وفي نظرة تأمل حول هذا الموضوع نرى ان أهل الأندلس في تاريخهم الطويل قد تفاوتوا في لبس العمائم وتركها حتى الفقهاء منهم فنرى ان ابن سعيد المغربي (ت٥٦٥هـ/ ١٦٨٨م) يحدثنا عن عالم مرسية الأول عزيز بن خطاب (ت ٦٣٦هـ/ ١٣٣٨م) (١٠) قائلا: "ولقد رأيت عزيز بن خطاب أكبر عالم بمرسية، حضرة السلطان في ذلك الأوان، وإليه الإشارة، وقد خطب له بالملك في تلك الجهة، وهو حاسر الرأس، وشيبه قد غلب على سواد شعره "(١٠)، وأكد المقري" ان أهل الأندلس كانوا لا يعرفون العمامة التي كانت عند أهل المشرق، وإذا رأوا في رأس مشر قي دخل بلادهم شكلاً منها، اظهروا التعجب والاستظراف، ولا يأخذون أنفسهم بتعليمها، لأنهم لم يعتادوا ولم يستحسنوا غير أوضاعهم "(١٠). وهذا الحكم من المقري يبدو انه لم يختص بكل الأندلس أو ربها في فترات زمنية مختلفة إذ ان في غرب الأندلس كان الأمر مختلفاً معهم إذ يشير المقري نفسه الى انه "لا تكاد ترى قاضياً ولا فقيها مشاراً اليه الا وهو بعهامة "(١٠). وفي شرق الأندلس نرى الأمر مختلفا اذ كان الغالب عليهم ترك العهام،

وهو ما نلاحظه على بعض سلاطين غرناطة مثل محمد بن يوسف بن الأحمر (ت ٦٧١هـ/ ١٢٧٣م) مؤسس سلطنة غرناطة والبرميخو (ت٧٦٣هـ/ ١٣٦٢م) سلطان غرناطة الآخر.

وعَدَّ ابن الخطيب لبس العهامة في غرناطة امراً شاذاً اذ قال ان"العهائم تقل في زي أهل الحضرة إلا ما شذَّ في شيوخهم وقضاتهم وعلهائهم، والجند الغربي منهم "(١٧). ثم عقَّب مونزر حول لباس المسلمين في ذلك الوقت قائلاً "لم أرّ أي رجل يرتدي جورباً ومن النادر من يلبسها حتى الركبة، يربطونها بانشوطة في الجزء الخلفي، حتى يتمكنوا من خلعها بسهولة في أوقات الوضوء والصلاة، قبل دخولهم المسجد "(١٨).

وهذه الملاحظة الدقيقة من مونزر يؤكدها المقري قبله مشيراً إلى نبذ بعضهم لبس الجوارب قائلا:

## وجرب أهل جربة تلف قوما أبوا لبس الجوارب والنعال(١١)

اما النساء فقد لبسن السراويل وقد أشار إلى ذلك مونزر قائلاً ان" النساء كن يلبسن سراويل واسعة ومتجعدة من الكتان يربطنها الى الوسط قرب السرة مثل الرهبان "(۲۰) والسراويل من الملابس المشتركة بين النساء والرجال والكلمة من أصل فارسي من الكلمة شلوار Sharnweel (۲۱) وهو ثوب فضفاض يغطى أسفل البدن حتى القدمين ويعرف بنفس الاسم عند الإسبان حيث أطلقوا على السراويل العربية اسم Zarazuetas (۲۱ وذكر ابن عذاري (ت بعد سنة ۲۱ ۷هـ/ ۱۳۱۲م) ان عبد الرحمن شنجول بن المنصور (ت ۲۹۹هـ/ ۱۰۸م) لما قتل كان يرتدي هذه الملابس قائلاً انه ولما قتل " رُكّب رأسه على جسده وكسى قميصا وسراويل وسمَّر على خشبة باب السدة "۲۱».

وذكر مونزر ان نساء غرناطة كنَّ يلبسن القمصان فوق السراويل قائلاً: "وفوق السراويل يلبسن قمصاناً واسعة من الكتان وفوقها رداء من الحرير او الصوف حسب الحالة المادية لكل منهن "(٢٤) وهو أيضا من الملابس المشتركة بين النساء والرجال "إما عن هيئة القميص فله كُمَّان واسعان للغاية ، يبطان الى المعصم ، ويتدلى القميص إلى منتصف الساقين "(٢٥) وكانت بعض النساء لاسيها الجواري يؤثرن الاقمصة الرقيقة الملاصقة للبدن لإبراز مفاتن أجسامهن ويذكر المقري أن جارية مشت بين يدي المعتمد بن عباد وعليها قميص لا تكاد تفرق بينه وبين جسمها (٢٦).

وأما الرجال فكان الواحد منهم يلبس قميصا على بدنه تحت الازار والجبة او الدرّاعة. ويذكر ابن عذاري ان المستظهر بالله الأموي استخفى في تنور حمام القصر بعد ان تجرد من ثيابه حتى بقي في قيمصه ثم خرج وقد اسود قميصه (٢٧).

وعن خمار النساء المسلمات قال مونز رإنهن " يخرجن من المنزل يظهر ن متدثر ات بغطاء أبيض من

القطن او الكتان او الحرير يغطين وجوههن ورؤوسهن بطريقة لا تظهر معها سوى العينين "(٢٨).

والمتتبع للتاريخ الأندلسي بصورة خاصة يرى ان الخيار لم تلبسه النساء الأندلسيات بصورة دائمة، بل ان نساء الأندلس سفرنَ عن وجوههن ولم يرتدين الحجاب وقد أشار ابن الخطيب الى هذه الظاهرة قائلاً " واختلطن بالرجال حاسرات الخيار عن الوجوه "(٢٦). وعن نساء رندة قال ابن الخطيب: "ويسفرن عن الخد المعشوق وينعش قلب المشوق بالطيب المشوق "(٢٠).

ونتيجة للتواجد الإسلامي في الأندلس فقد عرف ايضاً عن الاسبانيات ارتداءهن للحجاب، وتدل الشواهد التاريخية على هذه العادة اذ تغزل ابن شهيد الأندلسي (ت٣٩٣هـ/ ١٠٠٣م) بحبيبته الاسانية قائلاً:

بعيد على الصب الحنيفي أن تدنو فثنى في قلبي بها الوجد والحزنُ تجمع فيه البدر والليل والدجنُ(٣١) وبين المسيحيات لي سامرية مثلثة قد وحد الله حسنها وطى الخمار الجون حسن كأنما

ويؤكد ابن الخطيب ان تلك العادة ما زالت موجودة لعهده اذ قال ان للفقيه أبي بكر بن القمار العذري ، المتوفي سنة ( ١٣٢٣هـ / ١٣٢٣م) كانت له جارية نصر انية ، وكانت كعادة المسلمين تضع الخمار على وجهها حتى في المنزل(٢٢٠).

## ٢ ـ مراسيم الدفن

لمراسيم الدفن في الأندلس طقوس اذ يعم لبس اللون الأبيض في هذه المناسبة لأنه عند وقوع وفاة في منزلٍ ما، كان احدا افراد أسرته يخرج مرتديا ملابس الحداد البيضاء على عادة الأندلسيين منذرا لجنازته والاستعداد للصلاة عليه (٣٣).

ومن خلال تلك الرحلة التي قام بها مونزر نستطيع ان نتعرف على وصف دقيق لهذه المراسيم وذلك خلال مشاهداته المتفرقة في عموم البلاد والأندلسية ففي مقبرة غرناطة التي تقع خارج باب البيرة، وبالتحديد في (٤٠٠) أكتوبر تاريخ وصوله الى هذه المقبرة يصف لنا هذه المقبرة وصفاً دقيقاً اذ قال: "في الرابع والعشرين من أكتوبر، خرجنا في الصباح من باب البيرة، القريب من محل إقامتنا، توجهنا إلى مقبرة المسلمين وتجولنا فيها. كانت كبيرة وموزعة في عدة أماكن، مما يثير الدهشة جزؤها القديم كان مغروساً بالزيتون، بينها الأجزاء الاخرى ليست بها أشجار "(٤٠٠). وهي الأنسب تمتد تقريبا عمليات عمليات الممتدة بين بوابة باب البيرة القديم وساحة النصر ALTrenfo وعندما أجريت عمليات

حفر في هذا المكان وجدوا تلك المقبرة وقبورا كثيرة جداً فيها تعود للمسلمين.

وأشار مونزر كذلك إلى مقابر الأثرياء التي يبدو أنها كانت تتميز عن مقابر العامة بأناقة بنائها وهندستها قائلاً: "معابد الأثرياء كانت مربعة وعلى طريقة الحدائق كانت محاطة بسور من الأحجار الفخمة "(ه").

ثم ينتقل الى مقبرة أخرى "تقع عند سفح الحمراء التي كانت ايضا واسعة جداً"(٢٦) وهذه المقبرة تقع في حي البيازين إذ وصفها مونزر بقوله "كانت تشغل جزءاً كبيراً من سفح الجبل أعلى المدينة "(٢٧).

ثم ذكر مدافن ملوك غرناطة التي تقع بالقرب من هذا الجبل قائلاً "وفي الجزء الأعلى من المقبرة ، يوجد برج شاهق، توجد فيه مدافن ملوك غرناطة "(٢٨).

هذا ما سرده مونزر حول مدافن ملوك غرناطة التي تعد اليوم مجهولة المكان رغم مكانة سلاطين غرناطة في ذلك الوقت، وتشير بعض الروايات الى ان أبا عبد الله الصغير (٩٣٣هـ/ ١٥٢٧م) آخر سلاطين غرناطة قد نقلهم معه بعد ان عبر الى بر العدوة المغربي واستمر مونزر في سرد تفاصيل حياة المسلمين في ذلك الوقت وبها يتعلق بمراسيم الدفن ويذكر ان المسلمين كانوا يصلَّون على موتاهم وقد صادف مروره بمسجد غرناطة قدوم المسلمين وهم يحملون جنازة لهم قائلا: "وفي هذه اللحظة وصلت جنازة احد المسلمين، فقام الإمام بالصلاة أمام الجثمان صلاة طويلة، وفي النهاية حملوا المتوفي ليو دعوه ضريحاً خارج أسوار المدينة "(٢٩).

ثم وصف كيفية دفن الميت قائلاً: "ان كل مسلم يدفن في مقبرة خاصة وجديدة. مقابرهم صغيرة الله حد ما، على قدر الجسد فقط، يشيّدون القبر بأربعة من الحجر، ويغطونها بالآجر، لكي لا تلتصق الأرض بالجثة. ثم يغطون القبر بعد ذلك "(١٠٠).

ثم ذكر كيفية توجيه رأس المسلم الى القبلة أثناء دفنه قائلاً: " المسلمون بالطريقة نفسها يتوجهون الى الجنوب في عبادتهم لله ، ويدفنون موتاهم ويوجهون رأس الميت نحو الاتجاه نفسه "(١٠).

#### ٣- الحمّامات:

بنى الأندلسيون الحمامات في كل مكان من شبه جزيرة ايبيريا اذ وُصفوا بأنهم "اشد خلق الله عناية بنظافة ما يلبسون وما يفرشون، وغير ذلك مما يتعلق بهم، وفيهم من لا يكون عنده ما يقوته يومه فيطويه صائماً ويبتاع صابوناً يغسل به ثيابه، ولا يظهر فيها ساعة على حالة تنبو العين عنها "(٢٠٠). والمعروف ان "الحمامات الخاصة والعامة المنتشرة في المدن والقرى الأندلسية كانت تلقى العناية

الخاصة من حيث الصيانة والنظافة وتأمين الراحة للمستحمين، فالأمراء وأبناء الخاصة بنوا الحمامات في قصورهم ، بينها كان أبناء الطبقة الفقيرة يقصدون الحمامات العامة المنتشرة في الأحياء الشعبية "(٢٠).

وهذه الحمامات الخاصة كان منها حمام قصر الحمراء، الذي أشار اليه مونزر قائلاً: "في الحمام يوجد حوض من الرخام، كانت النساء والمحظيات يغتسلن فيه عرايا، والملك يشاهدهن من شرفة ذات مشربيات تقع في الجزء الأعلى، وكان يلقى بتفاحة الى التي تروقه، إشارة منه الى انه سوف يقضي الليلة معها "(٤٤). وربم في هذا النص بعض المبالغة من قبل الرحالة لاسيما وهو لم يكن شاهد عيان بل تناقلت ألسن العامة هذه الرواية والعامة بدورها كانت في ذلك الوقت تميل الى القصص الرومانسية وتضفي على الأحداث جانبا خياليا الى حدٍ ما.

وايضًا لاحظ مونزر الحمامات المنتشرة في مدينة المرية التي كانت حتى ذلك الوقت ما زالت قائمة ولم يهدمها الأسبان.

وكانت عناية المسلمين بالحمامات عناية كبيرة جداً منطلقين في حبهم للنظافة من تعاليم الدين الإسلامي التي تحثهم على النظافة فأعجب بذلك الرحالة عندما شاهد مياهها الصحية والنظيفة معبراً عن اهتمام المسلمين الكبير بها فهو بعد خروجه من مدينة وادي آش متجهاً إلى غرناطة شاهد الحمامات التي كانت على بعد ميل من وادي اش قائلاً: "في الحادي والعشرين من أكتوبر (١٤٩٤م) غادرنا وادي آش عبر طرق وعرة وجبلية ، وبعد حوالي ميل مررنا ببعض الحمامات التي تتوفر بها المياه الصحية الصافية. دخلت سرداباً فرأيت كثيراً من الناس يستحمون فيها ، تذوقت المياه فو جدتها حلوة أعجبني المكان ، الذي أقيم بدقة فائقة ، لأن المسلمين كان يهتمون بالحمامات اهتماماً غير عادي "(٥٠٠).

وربيا كان هذا العجب من رحّالتنا بنظافة المسلمين هو ما شاهده في بلاده أو هي نظرة الأوربيين للنظافة والاغتسال السلبية بصور عامة اذ ان الإسبان وابتداء من فترة حكم الفونسو العالم، تركوا استخدام الحهامات، واعتبروا هذا التقليد من أسباب التخنث (٢٤٠). فكانت عادة الاستحهام في اوروبا مستهجنة وايضاً عدت عادة وثنية، وتمارس على انها زندقة أو جريمة كبرى وأخذت جانبا عقائديا واضحا فقد "أصبحت العفة تقاس بدرجة القذارة (٢٨١٠) وفي نص واضح وصريح فان إحدى الراهبات ذكرت في مذكراتها أنها الى سن الستين لم يمس الماء منها إلا أناملها عندما كانت تغمسها في ماء الكنيسة المقدس (٢٥١)، وكان ملك فرنسا لويس الرابع عشر لم يغتسل في حياته قط، بل كان يكتفي بالعطور والدهان و وهكذا كان الأمر حتى ان الملكة ايز ابيلا ملكة اسبانيا التي عاصرها

رحّالتنا كانت "تفتخر بأنها لم تغتسل في حياتها إلا مرتين يوم ولادتها سنة [٤٥٨هـ] ١٤١٥م وليلة عرسها [٨٥٨هـ] ١٥٠٤م، وغُسلت حين ماتت سنة [٩٠٩هـ] ١٥٠٤م فتمت لها الغسلة الثالثة، والحقيقة إنها لم تغتسل إلا مرة واحدة وهي ليلة عرسها لان غسلها يوم ولادتها وغسلها يوم موتها ليس من عملها "(٥٠).

## ٤- الزواج والطلاق

إحدى المهارسات الاجتماعية المهمة التي أشار اليه مونزر في رحلته ومشاهدته في اسبانيا هي طريقة النزواج ومعلومات عن الطلاق بين المسلمين في البداية ذكر تقدير المسلمين لنسائهم قائلاً: "يمنع القرآن الأزواج من ضرب زوجاتهم او قتلهن حتى وان لم يطلقوهن "(٢٥).

ثم يسهب في شرح شروط الزواج قائلا: "في عقد القران يتم الاتفاق على شروط معينة تختلف بحسب الحالات لكل زوجة منزل صغير، وعلى العموم كانت تلك المنازل نظيفة جداً، ومزودة الى جانب ذلك، بالزيت والطحين، والحطب، واللوازم الضرورية الاخرى، الصداق كان يتناسب مع مركز المرأة الاجتماعي، يتكون من القلائد والملابس"(٢٥). ومن ثم ذكر عدد الزوجات اللاتي سمحت بها الشريعة للمسلم قائلاً: "مباح للمسلمين ان يتزوجوا حتى أربع نساء"(٤٥). ثم استدرك فيما بعد قائلاً "كان المسلمون المستقيمون يقنعون بزوجة واحدة، وينحرجون من اتخاذ زوجات عدة "(٥٥). واظن انه لم يقصد بكلمة المستقيمون انهم صالحون والآخرون الذين يتزوجون بأربع غير صالحين إنها أراد أنهم الرجال الذين في اغلب الأحوال يعيشون حياة مستقرة مع زوجاتهم. وفي مكان اخر عاد وذكر انهم يستطيعون الزواج بسبع نساء (٢٥). وهو ما يعد جهلاً بالحكم الإسلامي في مثل هذا الموضوع. اذ ان المعروف عن حكم الإسلام في موضوع الزوجات هو ان لا يتعدى أربع زوجات. ثم قارن بين الزواج الإسلامي والمسيحي في بعض جوانبه قائلاً: "عند المسيحي، لا يسمح بالاقتران إلا واحدة، ولا يستطيعون تطليقها. صوت الرجل عندهم أعلى منه في شريعتنا "(٧٥).

ومن ثم فقد فصَّل له رجل فقيه مسلم شروط الطلاق بسبب الزنا وهو طلاق يختلف بشروطه عن الطلاق للأسباب المذكورة أعلاه فوجهه الاختلاف هو من ناحية الصداق اذان في الطلاق السابق تحتفظ المرأة بالصداق" ما عدا التي تطلق بسبب الزنا ، التي تكون عند ذلك مطلقة مجردة فيحتفظ الزوج بالصداق، ولا يمكن للمرأة ان تطالبه بشيء منه اذان الزنا يجلب للمرأة عارا كبيرا ويزدريها الآخرون ((۸۰)). ويقع مونزر بعدة متناقضات حول هذا الموضوع نظراً لتعصبه لشريعته وحقده على المسلمين، ولان هذا الموضوع هو موضوع خلافي بين الديانتين الإسلامية والمسيحية لذلك يسعى

للنيل من أحكام الإسلام في هذا الموضوع فذكر ان المسلمين يطلقون نساءهم "لأتفه الأسباب"(٥٩).

ونلاحظ انه أورد معلومات حول نفس الموضوع قائلاً" لا تستطيع المرأة ان تطلق الزوج إلا اذا كان هناك سبب خطير، مدون في عقد القران "(١٠)، وهو ما يثبت ان الطلاق ليس أمرا هينا كما أشار هو من قبل. وكانت معظم عقود الزواج مشر وطة بشر وط خاصة على الزوج اذا اخل بأحدها كان الطلاق حقا للمرأة في أي وقت شاءت دون الرجوع الى الإجراءات الكثيرة للإثبات، كأن يشترط الرجل على نفسه ان غاب عن زوجته مدة يتفقان عليها فلها ان تطلق نفسها (١١).

وأشار كذلك الى مصير الأبناء بعد الطلاق نقلاً عن فقيه سر قسطة قائلاً" اذ كان يوجد ابن وحيد، يحتفظ به الـزوج، واذا كانا اثنان، يأخذ كل واحـد منها ابنا، اما اذا كانوا ثلاثة فاثنان للزوج وواحد للزوجة ...الخ "(١٢).

وفي الثامن والعشرين من يناير من عام (١٤٩٥م) شاهد مونزر في مدينة سالم Medinaceli وبالتحديد عند مدينة صغيرة تبعد عنها ٣ فراسخ تدعى اركوس Arcos زفافا إسلاميا وصف احتفالهم بعرسهم قائلاً "راينا هناك كثيراً من المسلمين الذين كانوا يحضرون حفل عرس، واخذوا في الغناء حسب عاداتهم، وبعض الفتيان الرائعات الجمال. يعيشون في قناعة كبيرة، ولا يشربون غير الماء وصحتهم جيدة "(٢٦٠). وكان من عادة المسلمين في مثل هذه المناسبات ان يحضر المغنون والراقصات وضاربو الدفوف (١٤٠).

## ثانياً: تجمعاتهم السكانية

بعد ان سقطت آخر المالك الإسلامية في الأندلس عام (١٤٩٧هـ/ ١٤٩٢م) رحل من رحل الى خارج غرناطة اما الى المغرب العربي او الى بقية المدن المجاورة او بقي في غرناطة وسموا بعد ذلك بالموريسكين، وبعد سقوط غرناطة بقليل زار رحّالتنا اسبانيا وأعطى صورة واضحة لتجمعات المسلمين هناك وكان ذلك قبل ان يبدأ الضغط على المسلمين للرحيل والتخلي عن ديانتهم، وايضاً قبل ان تبدأ محاكم التفتيش بعملها المشؤوم والسيئ الصيت، وسوف نبدأ مع مونزر في ذكر تجمعاتهم حسب أولوية المدن التي زارها ونبدأ بذكر مدينة:

## ۱ ـ بلنسية Valencia

ذكر مونزر انه يوجد للمسلمين" حي خاص منفصل مغلق بسور "(٢٥). هذا بالنسبة للمسلمين داخل بلنسية الذين فضلت السلطات الاسبانية جمعهم بحي خاص لمراقبتهم جيداً، اما في خارج

المدينة فقد انتشر المسلمون بصورة واضحة وهو ما أشار اليه بقوله "سكان القرى والضواحي القريبة من المدينة كلهم تقريباً مسلمون، يعملون بمهارة، في فلاحة الارض"(٢٦).

#### ۲- لقنت Alicante

وفي طريقة الى مدينة لقنت أشار الرحالة الى تجمعات المسلمين في هذه المدينة مشيراً الى ساحل مدينة لقنت الذي عبَّر عنه بانه "ما هول بالمسلمين" (١٧٠). هذه الكثيرة أهلتهم بان يسيطروا على الزراعة بشكل واضح.

## ۳\_ مدينة التش Elche

وفي الثاني عشر من اكتوبر عام ١٤٩٤م وصل مونزر الى مدينة التش التي تقع بين غرناطة وبلنسية وأشار الى تجمعات المسلمين الذين يتشاطرون هذه المدينة مناصفة بينهم وبين المسلمين ، غير ان الرحالة ذكر ان المسيحيين هم أصحاب المدينة بغلبتهم لسكانها الذين يعتاشون على الزراعة(١٨٠).

واشار بعد ذلك الى انه في الثالث عشر من اكتوبر من العام نفسه عبر" سهلاً فاصلاً ومدناً خاصة بالمسلمين" (١٩٥) وكان ذلك السهل على بعد خمسة فراسخ من مدينة أوريولة (Oriola) (٧٠) Orihuela)

## ٤- سورباس (Sorbus) ع- سورباس

وبعد ان دخل الرحالة مملكة غرناطة Granada وفي الطريق اليها وصل الى مدينة صغيرة تسمى سورباس ( Sorbas ( Sorbus التي تقع على جبل شاهق على مسافة ستة فراسخ من بيرة ، كان كل سكانها من المسلمين (٧١).

## ه- طبرتش (Tabernus)

ذكر مونزر ان جميع من في المدينة هم من المسلمين باستثناء مسيحي واحد نـزل عنده (٧٢) وكانت تلك المدينة تقع بالقرب من سورياس وتبعد عنها نحو خمسة فراسخ (٢٧).

## ٦- وادي اش Guadix

هذه المدينة طرد منها أهلها بعد سقوط غرناطة كها صرّح مونزر وسكنوا بعد ذلك كها اشار هو في" القرى التي نسميها الان Villas بصفة عامة كان يسكنها المسلمون الذين يعيشون على القليل من الطعام ولا يشربون الاالماء، ينكبّون بصفة عامة على زراعة الأرض والحقول "(٤٧).

## -: La Pesa(LaPessa) قلعة -٧

وصلها الرحالة مورنز وذكرها في رحلته قائلاً أنها" كانت تقع على جبل شاهق كل من كان في القلعة مسلمون "(٧٦) ثم يستدرك قائلاً: " ما عدا حاكم القلعة الذي استضافنا"(٧٦).

## ۸۔ مدینة غرناطة Granada

وصلها مورنز في الثاني والعشرين من اكتوبر عام ١٤٩٤ م وذكر انها اكبر مدينة تعج بالمسلمين وكانوا في ذلك الوقت ما زلوا يحتفظون بعاداتهم وتقاليدهم وديانتهم قبل ان ينقض عليهم الإسبان ناكثين عهودهم معهم وقد وصفها قائلاً: "في الثاني والعشرين من أكتوبر، بعد الظهر، دخلنا مدينة غرناطة الرائعة، المزدحة بالسكان مررنا بشارع طويل جداً، بين أعداد لا تحصى من المسلمين "(٧٧). ثم يسهب في ذكر حياتهم وتفاصيلها لاسيها وصف مسجدهم الأعظم وطريقة صلاتهم. ثم يردف قائلاً" واعتقد انه لا يوجد في كل اوروبا ولا في أفريقيا مدينة اكبر من غرناطة "(٨٧)، وقد اقترح ان تسمى هذه المدينة عملكة اكثر من تسميتها مدينة. وفي غرناطة يسهب مونزر في وصف منازل وتجمعات المسلمين وأحوالهم، ففي معرض حديثه عنهم قال: "كان عدد المسلمين الذين كانوا يقومون بتشييد المنازل هناك كثيراً، وايضاً الذين كانوا يعلمون في إصلاح ما تهدم من القلعة أو الممتلكات الملكية الاخرى، فان ملك غرناطة بعد ان تأكد انه لا يمكنه مقاومة ملك اسبانيا المسيحي، سمح لهم بهدم الكثير من المباني "(٨٩)، وكان هؤ لاء المسلمون لا يسمح لهم بالمبيت في الحمراء (٨٠)، بعد ان كانوا سادتها، خوفاً من ان يثيروا الشغب داخلها.

وأشار مرة أخرى الى عملهم قائلاً "في السادس والعشرين من أكتوبر [٤٩٤ م] عندما كنّا هناك، رأينا مسلمين كثيرين يزينون وير ممون الصور والأشياء الاخرى بها يتفق مع أسلوبهم "(١٨٠٠. ثم صّور لنا صلاة المسلمين في مسجد غرناطة الكبير اذ انه أشار قبل ذلك الى العدد الكبير من المساجد فيها حتى انه قد وجد صعوبة في تصديق هذا العدد (٢٨٠)، وأذهله منظر المصلين الذين وصلوا الى المسجد الجامع حتى اكتظّ بهم المسجد فخرجوا يصلون في الطرقات وأحصاهم في عدد تقريبي مقدرا أعدادهم بين ألفين أو ثلاثة آلاف رجل "(٢٨٠)، وهو رقم كبير ويشير الى الوجود الكبير للمسلمين في غرناطة بعد سقوط دولتهم، وايضا يستنتج من هذا الموقف ان الإسبان لم يتعرضوا للمسلمين لحد هذا الوقت. ثم وصف مونزر حياً من أحياء غرناطة وهي حي البايسين اكبر أحياء المسلمين قائلاً " تقع مدينة البايسين في جهة الشيال، خارج الأسوار القديمة لمدينة غرناطة ، بها شوارع ضيقة، حتى ان بيوتها في معظمها تتلامس في اعلاها، وعموما فانه لا يمكن ان يمر حماران يكونان معا في اتجاهين متضادين في الشوارع تتلامس في اعلاها، وعموما فانه لا يمكن ان يمر حماران يكونان معا في اتجاهين متضادين في الشوارع

الأكثر شهرة، التي ربها يكون عرضها أربعة او خمسة اذرع "(١٨٤).

ثم وصفها وصفا دقيقاً قائلاً" بيوت المسلمين في معظمها صغيرة، غرفها قليلة، غير نظيفة من المعتاد الخارج، شديدة النظافة من الداخل، كلها تقريباً مزودة بأنابيب للمياه وأحواض. وكان من المعتاد ان تكون من الأنابيب والمجاري المائية اثنتان، واحدة للمياه الصالحة للشرب، والأخرى للصرف الصحي والفضلات ... الخ. وكان المسلمون يهتمون كثيراً بهذه الأمور، وكانت تنتشر في كل الشوارع قنوات لصرف المياه غير النظيفة. وكانت البيوت التي ليس بها أنابيب، بسبب ضيق المكان، تلقي بفضلاتها خلال الليل في هذه القنوات. وعلى الرغم من أن قنوات الصرف الصحي ليست كثيرة ، فان الرجال كانوا في غاية النظافة "(٥٠). ثم عقد مو نزر مقارنة بين بيوت المسلمين وبيوت المسيحيين قائلاً" في بلاد المسحيين كان المنزل يشغل مساحة أكثر اتساعاً من المساحة التي تشغلها أربعة أو خمسة بيوت لدى المسلمين في الداخل البيوت متشابكة ومضطربة ، حتى تبدو وكأنها أعشاش خطاطيف"(٢٠).

ثم فسر ما يشاع عن كثرة بيوت غرناطة التي قيل انها بلغت أكثر من مائة الف بيت (١٨٠)، فهو يعزوا هذه الكثرة الى صغر حجم هذه البيوت .

ثم صور لنا محلاتهم التجارية قائلاً" كانت المحلات والبيوت تغلق بأبواب بسيطة من الخشب، ومسامير، وعصي، كما هي العادة في مصر والمغرب، لان كل المسلمين يتفقون في العادات، مثلما يتفقون في الدين والأدوات، والمساكن وبقية الأشياء "(٨٨). ويستدرك ان تصميم هذه المنازل إنها هي لعامة المسلمين، بينما أثرياء المسلمين بيوتهم خاصة فهي اكبر وأكثر أناقة قائلاً: "كان النبلاء والأثرياء المسلمون يمتلكون في غرناطة بيوتاً فخمة ، لها أفنية وحدائق ومياه جارية ووسائل راحة اخرى "(٨٩).

وقد احصى مونزر عدد من فرَّ الى غرناطة من سكان المدن المجاورة أيام الحصار الاسباني قائلاً "كانت مدينة غرناطة مكتظة بالسكان، فانه في وقت الحصار فرَّ إليها سكان المدن الاخرى المجاورة التي استولى عليها المسيحيون، ولذلك احتشد في المدينة أكثر من مائتي ألف رجل مسلح من أهل المدينة والفارين اليها من المدن الاخرى"(٩٠).

ثم أشار الى أعداد المسلمين الذين هاجروا الى المغرب قائلاً "بعد الاستيلاء على غرناطة ، وخضوعها للمسيحيين أكثر من أربعين ألف رجل من المسلمين عبروا الى المغرب مع ملوكهم "(١٠). وتناقص عدد سكان غرناطة بعد ذلك وهُجُّروا من المدن وازداد نفوذ الإسبان في المدن الكبيرة وضواحيها اذ قال مونزر انه" شيئاً فشيئاً تم القضاء على مقاومة المسلمين، حتى تخلصوا منهم جميعاً، وسُكنت المدن الكبرى والضواحي بالمسيحيين "(٩٢).

## ٩- مدينة لشبونة Lisboa

في اليوم السادس والعشرين من نوفمبر عام (١٤٩٤م) وصل الى لشبونة وكان قد شاهد قرب قلعة عندها بيو تأللمسلمين هناك قائلا: - "بجانب أسوار المدينة ، أسفل القلعة مساكنهم ومسجد كنا فيه "(٩٠).

#### ۱۰ مدرید Madrid

وصل اليها مونزر في السابع عشر من يناير من عام ( ١٤٩٥م) وبالرغم من ان هذه المدينة سقطت بيد المسلمين بوقت مبكر وكان ذلك سنة (٤٧٦هـ/ ١٠٨٣م )غير ان مونزر الذي وصل اليها عام (١٤٩٥م) حدثنا عن أنه كان هناك "حيان للمسلمين ممتلآن بهم "(٤٠٥).

## ۱۱ ـ مدينة اراكوس Arcos

تقع في قلعة مدينة سالم Medinaceli وصل الى القلعة في الثامن والعشرين من سنة (١٤٩٥م) وبالتحديد الى" مدينة صغيرة تدعى اركوس Arcos، كان كل من فيها من المسلمين، الذي أحسن استقبالنا، من اجل أموالنا"(٥٠).

نلاحظ انه رغم كرم هؤلاء المسلمين معه إلا انه يقول ان هذه الاستضافة كانت من اجل المال وهو نوع من التعصب لبني جلدته اذ ان كل الصفات الحسنة يسبغها عليهم وهو ما رأيناه في طول ما كتبه في رحلته عنهم، أما المسلمون فهو يتهمهم اينها وجدهم.

## ١٢ ـ قلعة وحصن سرقسطة الجعفرية

في هذه المدينة يوجد ربض المسلمين شاهدها مونزر بنفسه ووصفها قائلاً: "للمسلمين مكان مخصص ومدينة يعيشون فيها، أسفل دير الرهبان، في القسم الجديد من المدينة، في بيوت جميلة ونظيفة، وأماكن للبيع، ومسجد رائع "(٩٦).

ثم يسترسل في وصف عام لتواجد المسلمين قائلاً: "توجد قرى كثيرة وكبيرة يقطنها المسلمون فقط، في بعض الأقاليم حيث يمكن ان يعيش ستون مسلماً في راحة، لا يستطيع ان يعيش في المساحة نفسها إلا خمسة عشر مسيحياً فقط يعتنون جدا بري الأرض وزراعتها، زاهدون في الطعام يخفون ثروات كبيرة "(٩٧).

## ثالثاً: حياة المسلمين الدينية ومساجدهم

كان المجتمع الأندلسي أيام حكم العرب المسلمين لإسبانيا حكم قائم على الشريعة الإسلامية والمحافظة على الإسلام كهوية تميزهم عن غيرهم، واحتفظ المسلمون بعاداتهم وتقاليدهم الدينية حتى مع سقوط حكمهم الإسلامي قبل ان تتسلط عليهم محاكم التفتيش سيئة الصيت، فعندما شاهد مونزر جموع المسلمين في اسبانيا والبرتغال نقل ألينا مشاهداته حول مناسكهم وجوامعهم وكيفية أدائهم لمناسكهم. فأول ما شاهده مونزر من ملاحظات حول المسلمين وأدائهم لشعائرهم الدينية موعد صلاة المسلمين فقد أشار إلى ان موعدها" كل صباح، قبل شروق الشمس بساعتين، في بهجة الصباح وكذلك عند الظهر والمساء "(٩٩). ويضيف قائلا: "سمعتهم عند الظهر يؤذنون فوق مآذنهم، على حسب عاداتهم "(٩٩). ويفصلها قائلاً: "يصعد رجال الدين الى المآذن، ويرددون بصوت عال" الله اكبر، وقادر على كل شيء، ومحمد رسول الله "(١٠٠٠).

وهو يشير بذلك الى مقدمة الأذان التي عرفها المسلمون وقد نقلها بمعناها وليست بكلماتها المخصوصة بهذا المجال.

ثم استمر بذكر تفاصيل تهيء للمسلمين للصلاة ابتداء بالوضوء وقد أشار إليه حسب وصفه لم قائلاً: "قبل الصلاة يغسلون أقدامهم، وأيديهم وعيونه والشرج والخصيتين" (۱۰۱۰). وهي إشارة لوضوئهم بالإجمال وحسب ما نقله وحسب ثقافته المسيحية، وكان من عادة المسلمين ان يجعلوا نافورة في الجامع يتوضأ منها المسلمون وقد شاهدها مونزر تتوسط حديقة مسجد المرية قائلاً: "وفي وسطها حديقة المسجد] توجد نافورة التي على حسب طقوسهم كانوا يغتسلون فيها ثم يدخلون الى المسجد للصلاة "(۱۰۰۰). ونتيجة لاندهاشه وتعجبه مما رأى فقد فصّل القول بكل ما شاهده من ممارسات المسلمين في المسجد، وربها هو لم يشاهد مسلمين بهذا العدد الكثيف يهارسون صلاتهم، لذلك استمر بسرد تفاصيل ادائهم للصلاة لاسيها في يوم الجمعة، التي كانت بمثابة عيد المسلمين وعطلة كها أشار مونزر (۱۳۰۰) وفي هذا اليوم اعتاد المسلمون على الذهاب الى مسجد البياسين الأعظم في غرناطة بأعداد كبيرة جداً قدّر عددهم بأكثر من الفين أو ثلاثة آلاف رجل قائلاً " اقتربنا من المسجد الأعظم، في من على المآذن، وسارع عدد اكبر من المسلمين بالحضور، وعندما امتلاً المسجد بهم اضطر كثير منهم من على المآذن، وسارع عدد اكبر من المسلمين بالحضور، وعندما امتلاً المسجد بهم اضطر كثير منهم من على المآذن، وسارع عدد اكبر من المسلمين بالحضور، وعندما امتلاً المسجد بهم اضطر كثير منهم الى البقاء في الخارج، اعتقد انه كان يو جد اكثر من الفين او ثلاثة آلاف رجل، ونحن واقفون بجانب من على المبار، نتابع شعائرهم، رأينا إمامهم الأعظم يجلس على مقعد عالي يلقي خطبة دينية لمدة نصف ساعة تقريباً . بعد ذلك وبإشارة منه لرجال الدين الآخرين وهم وقوف ، كانوا يحنون رؤوسهم، ساعة تقريباً . بعد ذلك وبإشارة منه لرجال الدين الآخرين وهم وقوف ، كانوا يحنون رؤوسهم، م

ويسجدون على الأرض، كما يفعل رهباننا في الاجتهاعات [ ربها أراد من خلال هذه المقارنة ان يوصل طريقة المسلمين في صلاتهم لأذهان مواطنيه]، مالوا نحو الأرض، ومن جديد وبإشارة أخرى انطلقوا في صلاتهم، وقاموا ووصلوا الصلاة في ورع عظيم، كانوا حفاة الإقدام. وهكذا قاموا وسجدوا على الأرض ثلاث مرات، واخيراً وقفوا وأنهوا الصلاة، ثم مضى كل واحد منهم الى عمله "(١٠٠١)، ثم أشار إليهم مرة أخرى قائلاً أنهم يظهرون الحزن في اذانهم، (٥٠١٠) وهذا الحزن الذي أشار اليه مونزر هو الترتيل في آذانهم. وأشار الى دور الإمام في إمامة المصلين وواجبه قائلاً: "بإشارة من الإمام يحنون اولاً الرأس، يضربون الصدر [ ليس ضرب، الصدر بمفهوم الضرب، وانها هي طريقة التكتف في صلاتهم وذلك بان يضع المسلم يديه على صدره في الصلاة ] ثم يسجدون في الأرض ويبتهلون، ثم يقفون من جديد، يعملون هذا ثلاث مرات، ويؤمنون ايهاناً مطلقاً إنهم بعملهم هذا ستغفر خطاياهم وذنوبهم ". حديد، يعملون في توقير الله حسب عاداتهم "(١٠٠٠).

وذكر ان رجال الدين كانوا" يرتدون البياض "(١٠٠)، وكذلك أشار الى مساجد المسلمين ومشاهدها الكثيرة وقيد اورد معلومات كثيرة عنها فعلى امتداد رحلته في اسبانيا والبرتغال، كان يذكر مساجد المسلمين وإعجابه الكبير بها وبزخرفتها وعمرانها، ومن ثم ذكر ما حوُّل منها الى كنائس بناءً على الأوامر التي صدرت بتحويلها، فعند ذكره لمسجد المرية قال: "المسجد تحول الى كاتدرائية المرية كان واحداً من اكثر المساجد جمالاً في كل مملكة غرناطة "(١٠٠) ثم استمر في وصفه قائلاً: "كان هذا المسجد عجيباً وعظيها، انه رائع جداً يستند الى اكثر من ثهانين عموداً على عهد المسلمين، كان يوقد فيه اكثر من ألف مصباح طول اليوم. زرنا غرف الزيت المهداة الى المسجد، والغرفة السرية التي كانت مخصصة للإمام "(١٠٠) وهو بذلك ومن خلال إشارته الى أعمدة المسجد الثهانين فهو يشير الى كبر حجم المسجد الإمام "(١٠٠) وهو بذلك ومن خلال إشارته الى أعمدة المسجد توجد حديقة واسعة مربعة الشكل، مغروسة بأشجار الليمون وبالأشجار الاخرى أرضها مغطاة بالرخام ، وفي وسطها توجد نافورة، مغروسة بأشجار الليمون وبالأشجار الاخرى أرضها منطاة بالرخام ، وفي وسطها توجد تحول الى التي على حسب طقوسهم، كانوا يغتسلون فيها ثم يدخلون الى المسجد للصلاة، المسجد تحول الى طوله مائة وثلاث عشرة خطوة، وعرضه اثنتان وسبعون "(١١٠) ثم ذكر ان هذا" المسجد تحول الى كنيسة مكرسة للسيدة مريم العذراء ، ومقر اسقفي لحوالى عشرين راهباً"(١١٠).

وبعد وصوله الى مدينة وادي اش شاهد جمال مسجدها وهو هذه المرة سداسي الأضلاع بحسب ما نقل قائلاً: "مسجدها جميل جدا، سداسي الأضلاع، به سبعون عموداً كاملة، وفي وسطه حديقة جميلة تتوسطها نافورة للوضوء حسب التقاليد الإسلامية "(١١٣).

ومن بعد ذلك أشار الى تحوله الى كنيسة على أيدي الإسبان بعد سقوط سلطته غرناطة قائلاً: "هذا المسجد تحول اليوم الى كنيسة مكرسة للسيدة مريم العذراء، بها أسقف واثنا عشر كاهناً "(١١٤).

وعند وصوله الى غرناطة في (٢٢) أكتوبر سنة (١٤٩٤م) أذهله كثرة مساجدها وانتشارها في المدينة التي كان عددها بحسب ما أحصاه هو اكثر من مائتين مسجد صغير (١١٥). وبعد ان تجول في غرناطة هاله عدد المساجد فيها فبعد صعوده مئذنة احد جوامع البياسين قال: "ومن هناك أحصيت عدداً من المساجد وكان من الصعب علينا تصديق هذا العدد "(١١٦).

وقد كان قاصداً مسجد غرناطة الكبير تشده الرغبة في ذلك، ويبدو انه كان قد سمع حول فخامة هذا المسجد وروعة بنائه ما جعله يرغب بشدة في زيارته حتى انه أطلق عليه مسجد غرناطة الأعظم وهذه التسمية كانت شائعة عند أهل غرناطة ونراه قاصداً له وراغباً فيه قائلا عنه" في زيارة مسجد غرناطة الأعظم وللدخول كان علينا ان نخلع أحذيتنا، اذ في هذا الوقت سقطت الامطار ،وكان الشوارع مغطاة بالوحل "(١١٧).

ثم أشار الى أثاث المسجد بعد دخوله قائلاً: "كانت كل أرضيات المسجد مغطاة بحصائر لطيفة من الاسل الأبيض "(١١٨). ومن ثم بعد ذلك ذكر طول المسجد وعرضه قائلاً: "عرض المسجد ست وسبعون خطوة وطوله مائة وثلاث عشرة وفي وسطه فناء به نافورة للوضوء، وتسعة أروقة، في كل رواق يوجد ثلاثة عشر عموداً ضخهاً، وأربعة عشر عقداً، بالإضافة الى الأعمدة الجانبية "(١١٩).

وبعد ان انتقل الى الحمراء وشاهد عظمة قصورها وحدائقها أشار الى مسجد هناك وصفه بالعظيم قائلاً: "يوجد في الحمراء أيضا مسجد عظيم "(١٢٠). ثم ذكر بعد ذلك انه حُول الى كنيسة قائلاً: "كرس [هذا المسجد] ألان للسيدة مريم العذراء ومقراً لرئيس الأساقفة "(١٢١). وفي حي البياسين أيضا أبدى مونزر إعجابه بمسجد من مساجدها وهو اصغر من مسجد غرناطة الأعظم ولكنه حسب قوله اكثر جمالاً منه فقال: "يوجد مسجد جميل به مئة وثهانين عموداً، مساحته اصغر من مسجد غرناطة الأعظم، ولكنه أكثر من جمالاً به حدائق جميلة غنية بالزيتون "(٢٢١). وأثناء توجهه نحو المدينة وعلى قمة الجبل وأمام الحمراء شاهد" مسجداً آخر، جميلا، ولكنه ليس كبيراً ... رأينا في حديقته شجرة زيتون هائلة، اكبر من شجرة البلوط، محملة بالزيتون "(٢٢١). وبعد ذلك أشار وحسب ما ترتب على سقوط غرناطة الى ان هذا المسجد حول الى كنيسة قائلاً: "استولى عليه الأسقف من المسلمين بأمر الملك وحوله الى كنيسة مكرسة لسان خوسية ومريم العذراء ووقفه على الاكليروس "(٢٢١). وفي مدينة مالقة التي وصلها في التاسع والعشرين من أكتوبر عام ١٤٩٤ م شاهد هناك مسجدا كبيرا وفيه قال "ومسجد

عظيم به مائة وثلاثة عشر عموداً كاملاً "(١٢٥)، تحول فيها بعد الى مركز أسقفي (١٢٦).

أما مدينة اشبيلية التي وصلها في الرابع من نوفمبر من عام (١٤٩٤ م) فشاهد مسجدها الأعظم وقد حول الى كنيسة قائلاً: "صعدت الى أعلى برج من كنيسة السيدة مريم العذراء التي كانت المسجد الأعظم على عهد المسلمين". (١٢٧) وكذلك" من بين الآثار التي توجد بها من العهد الإسلامي، مسجد ضخم، لا تزال حديقته وثلثاه باقيين الى الآن، كان طول المسجد مائتين وخمسين خطوة وعرضه مائة وتسعون، طول الحديقة اليوم مائة وأربعون خطوة بقياسنا. يوجد في وسطها نافورة جميلة جداً. كان المسلمون يستحمون فيها "(١٢٨). وهو وصف دقيق لحجم المسجد واتساعه والآثار الاخرى ومنها النافورة التي كانت تستخدم للوضوء أثناء الصلاة التي عبر عنها بالاستحام جهلاً منه بآداب الوضوء للصلاة.

وفي البرتغال وتحديداً في مدينة لشبونة كان هناك مسجد للمسلمين يقع بجانب أسوار المدينة أشار اليه مونزر في مشاهدته لجغرافية المدينة (١٢٩).

وآخر ما ذكر من مساجد المسلمين هو مسجد سر قسطة وقد حول الى كنيسة وصفها قائلاً: " الكنيسة واسعة جميلة ومشيدة في غاية الكمال ... كانت فيها مضى مسجداً للمسلمين "(١٣٠) ثم أشار الى مسجد آخر قديم حول ايضاً الى مصلى قائلاً: " واليوم يوجد في الرواق مسجد قديم يوقره المسلمون توقيراً عظيماً. الآن أصبح مصلى مكرساً للسيدة مريم "(١٣١).

من خلال هذا العرض لمشاهدة مونزر في شبه جزيرة ايبريا حول المساجد نلاحظ انها كانت، تقريبا، مصممة بنفس الأسلوب حيث الأعمدة توحد تصميمها وتختلف فقط من حيث الكبر والصغر بالنسبة للمسجد، وتوجد الحدائق المحيطة بالمساجد التي ما ان يذكر المسجد يذكر حدائقه التابعة له، وايضا الأمر المهم في المسجد هو النافورات التي كانت توفر الماء للمصلين لغرض الوضوء فلا يخلو مسجد منها نظر الأهمية الوضوء في الصلاة، وكان المسجد يضاء بواسطة المصابيح التي تزين المساجد (٢٣٢)، اذ شاهد مونزر نواقيس غنمها المسلمون من المسيحيين قاموا بثقبها في مواضع كثيرة وعملوا في تجويفها دوائر كثيرة بشمعدانات صغيرة، يضعون فيها مصابيح صغيرة، حتى انه كان في ناقوس واحد فقط ثلثائة مصباح صغير، وفي المساء يوقد ألفان أو أكثر من المصابيح الصغيرة، واهم تلك المصابيح مصباحان كبيران مضاءان أمام المذبح، مصنوعان من زجاج ملون، جلبها المسلمون من مكة (٢٣٢).

وأشار الى ان مساجد المسلمين تخلو من أي صور وتماثيل معزياً ذلك الى تحريمها من قبل

المسلمين قائلاً "لا توجد في مساجدهم أية صور وتماثيل، التي تحرمها شريعة محمد "(١٣٤)، ثم يعقد مقارنة بين الأديان السياوية الثلاثة كها هو حاله في رحلته اذ يحاول دائهاً المقارنة بين الديانتين المسيحية والإسلامية لكن هذه المرة أشرك الديانة اليهودية معها فبعد ان ذكر تحريم الإسلام للتهاثيل والصور أردف قائلاً "كها حرمتها الشريعة الموسوية "(١٣٥)، في إشارة منه الى تحريم اليهودية للصور والتهاثيل، ثم ذكر توافق حكم المسيحيين الايجابي بالنسبة لإباحتهم للرسم ونحت التهاثيل معلى المغابة الكتابة الدينية ومتحدثاً عن نفسه وأبناء دينه" نحن نبيح الصور والرسوم، لأنها تكون مثل الكتابات الدينية "(١٣٦).

ويظهر من خلال مشاهدات مونزر حول المساجدان المسلمين يعتنون اعتناء كبيرا بمساجدهم ونظافتها بحسب ما أملى عليهم دينهم من الاهتهام بالنظافة اذ توجد منشآت صحية متكاملة بالقرب من المساجد ابتداء من أماكن الوضوء وحتى المرافق الصحية اذ انه عند حديثة عن مسجد غرناطة الأعظم ذكر هذه المنشأة بقوله: "خارج هذا المسجديوجد بناء في وسطه حوض طويل جداً من الرخام طوله عشرون خطوة ، يغتسل فيه المسلمون قبل دخول المسجد، حول البناء توجد مبانٍ صغيرة مزودة بأنابيب لصرف المياه، كانت لها فتحة على سطح الأرض في طول ذراع وعرض شبر يمضي الماء الجاري تحتها ، يوجد كذلك حوض صغير للتبول. كل هذا شيد بعناية ودقة مما يثير الإعجاب ويوجد ايضا بئر جميل لماء الشرب "(١٣٧).

بقي ان نذكر ان مباني بتلك الفخامة وتلك الإمكانيات الكبيرة في الإتقان قد أثارت تساؤلاً غير مباشر من قبل مونزر وهو طريقة تمويل هذه المساجد، فذكر انه يتم الإنفاق عليها من أوقاف تلك الساجد اذ انه عبَّر عن تلك النفقات بانها نفقات "غير عادية"(١٣٨) لكثرة الإنفاق على المساجد.

وذكر هذا اولاً بخصوص مسجد المرية السالف الذكر، وما أوقف له من أراض زراعية خُصّص ريعها للإنفاق على المسجد ويفهم من خلال كلامه هذا ان المسجد بعد ان حول الى كنيسة صادر الإسبان الأراضي الوقفية التابعة له ايضا. فصارت إيرادات المسجد بالأمس إيرادات للكنيسة اليوم وحدَّد مقدار تلك الإيرادات وعائديتها بقوله: "على عهد المسلمين كان له [مسجد المرية] إيراد سنوي من ممتلكاته من الحقول والبساتين، يبلغ ستاً وستين الف دوقة، الان أصبحت بالكامل للكنيسة "(١٣١٠) ثم ذكر ان هناك مساجد ايضا تُجمع إيراداتها - بعد ان حولت الى كنائس - لصالح الأسقف قائلاً حول هذا الموضوع" بالمرية ايضا مساجد أخرى كثيرة صغيرة التي إيراداتها بالكامل ، يحصلها الان الأسقف والاكليروس كها تجمع إيرادات الكاتدرائية "(١٠٤٠).

# رابعاً: النشاط الاقتصادي

يعد حكم المسلمين للأندلس طول ثمانية قرون نقطة تحول بتاريخ اسبانيا لاسيها الاقتصادية منها ، اذ عُرف عن العرب بحضارتهم المتقدمة أنهم استطاعوا الانتقال بإسبانيا من عصر التخلف والانحطاط الى عصر الحضارة والرقي فكانت الأندلس الإسلامية بوابة اوروبا الاقتصادية اذ مثلت صادراتها مصدراً مها لا وروبا في ذلك الوقت ولأهل الأندلس بكل مكوناتهم الدينية. اذ مثلت الزراعة واحدة من أهم ما اشتهر به العرب فيها، اذ ادخلوا بعض المحاصيل الزراعية التي لم يكن يعرفها أهل الأندلس من النصارى مثل القطن وقصب السكر الحمضيات والليمون والبطيخ وغيرها (۱٬۱۰۰). واهتموا بالموارد المائية ونظموا عملية السقي بأسلوب مبتكر أعجب به الإسبان. ولاحظ مونزر بعضاً من النشاط الاقتصادي الذي مارسه المسلمون في اسبانيا وطبقاتهم الاقتصادية وسجل إعجابه بعضاً من انه دائم الانتقاص منهم مركزاً على إبراز فضل الإسبان في كل المجالات فعند مروره بحصن ( Ginestar (Genser الذي يقع على شاطئ نهر ايبرو Ebro في أكتوبر من سنة (٤٩٤ م) بمع على النهد على ضفتي النهر "قرى كثيرة للمسلمين الذين كان الأمراء يعاملونهم معاملة طيبة، لأنهم كانوا عمالاً نشطين في الزراعة "(١٤٠١). وهو بالفعل ما اشتهر عن الفلاحين المسلمين، اذ كان غنى أصحاب الأرض يتوقف على ان تكون الأرض يعمل فيها المسلمون. اذ انتشر مثل اسباني في هذا المجال "من ليس لديه مسلمون، ليس لديه ذهب" "١٤٠٠).

وفي غرناطة التي تشتهر بالبساتين الكثيرة تجده يقف موقف المتعجب والمتحير من جمالها نفى ان يكون هناك بساتين بجمالها. وهو على عكس ما نراه في باقي رحلته اذ عندما يشير الى جانب من مشاهداته في اسبانيا نراه يقارنه مع ما رآه ببقية البلاد الأوربية الاخرى لاسيما ايطاليا، ثم نراه بعد ذلك يثني ثناءً كثيراً على تنسيق الحدائق التي اعتنى بها المسلمون اذ قال متعجباً "أوه يا لجمال هذه الحدائق عندما كانت تحت أيدى المسلمين الذين كانوا ماهرين في تنسيق البساتين والفاكهة "(١٤٤١).

وفي إشارة منه الى أفضلية المسلمين المطلقة ومهارتهم في الزراعة عمن سواهم قال" تأملت هذه البساتين التي لا توجد اكثر منها جمالاً كان المسلمون عاشقين جداً للبساتين، كما كانوا ماهرين في زراعتها وريها، حتى انه لا يوجد أفضل منها "(١٤٠). وذكر ان يوجد خارج أسوار الحمراء "على قمة الجبل يمتلك الملك بستاناً فاخراً وشهيراً حقا، به نافورات وأحواض، وجداول جميلة، من إنشاء المسلمين، ولا يوجد أجمل منها "(١٤١).

وقد اشتهر المسلمون الأندلسيون بزراعة العنب، وكان العنب يعد من أشهر صادراتهم في ذلك

الوقت "وكانت السفن المحملة بالزبيب المجفف والمعد إعدادا طيباً بواسطة المسلمين تبحر الى اوروبا حتى انجلترا، وفرنسا والمانيا وايطاليا دول اخرى"(١٤٧).

وفي مدينة لقنت Alicante لاحظ مونزر انها كانت تنتج "زبيب العنب في وادعلى الساحل مأهول بالمسلمين، بكميات كبيرة، ينتج منه في كل عام من عشرة الى خمسة عشر الف ثنتناريو Centenarios ويصدر الى كل دول اوروبا "(١٤٨) ثم يعقب" ينتج زبيب العنب في أماكن أخرى بين بلنسية ولقنت، لكن زبيب لقنت كان الأكثر شهرة "(١٤٩).

واشتهرت ايضا غرناطة بإنتاج العنب اذكان أهلها" يعدون كميات كبيرة من زبيب العنب"(١٥٠). وقد شرح مونزر طريقة عمل الزبيب بحسب ما شاهده في مدينة لقنت اذقال "يعدون الزبيب بالطريقة الآتية في أغسطس، عندما تكون عناقيد العنب قد نضجت، يعد المسلمون ماء ساخناً لعناقيد الكرم والشجيرات الاخرى، حيث يتركونه فيها لمدة ثهانية أيام، وفي النهاية، يقومون بغليه في غلاية كبيرة وبواسطة مصفاة كبيرة من الحديد المثقوب يضعون العناقيد في الماء المغلي، كل العنب الفاسد يسحب بواسطة هذا الماء ولا يبقى في العنقود ثم يخرجونها ويضعونها لتجف في الشمس لمدة ثهانية أو عشرة أيام على حصيرة من الاسل، وأخيرا يضعون العنب في انيه أو سلال من الحلفاء، وبذلك يكون قد أعد للبيع "(١٥١).

اما معاصر الزيت المنتشرة في اسبانيا فقد شاهد احداها مونزر في ربض المسلمين في مدينة سرقسطة، اذ وصفها قائلاً: "في ربض المسلمين توجد معصرة فخمة وضخمة للزيت، انه عمل هائل، يهارسونه بهذه الطريقة: لديهم رحى كبيرة يجرها حصان أو بغل في دورات عاصرة الزيتون، كها يفعلون مع الاسليخ La Gualda في إرفورت Erfurt. بعد ان يجمعوا عشرة او اثنتي عشرة سلة من الحلفاء، المملوءة بالزيتون، يضعون الواحدة فوق الاخرى أسفل المعصرة، يعصرونه، ويضيفون اليه باستمرار ماء ساخناً، الذي ينظف الزيت، الذي يصب في اناء معلق تحت المعصرة، انه عمل الدواب "(١٥٢).

وترتب على اشتغال المسلمون بالفلاحة دفع الضريبة للإسبان، وقد أشار مونزر في اكثر من مكان الى ان المسلمين كانوا يدفعون ضرائبهم باستمرار وانتظام وبكثرة اذ ذكر ذلك قائلاً: "ويحصلون منهم [أي الإسبان] على ضرائب كثيرة "(١٥٣).

ويبدو ان هذه الضريبة قد شملت جميع المسلمين بدون استثناء وهو ما ذكره مونزر بقوله "وكل المسلمين يدفعون الضريبة الى سادتهم "(١٥٤).

ويبدو ان الإسبان كانوا يعولون على تلك الضريبة اذان المسلمين كانوا ماهرين بالزراعة وترتب على

ذلك وفرة بالمحاصيل الزراعية التي يحصل منها الإسبان على ضرائبهم التي تصل الى ربع المحصول، ولاحظ مونزر هذه الحالة في اراغوان قائلاً: "فان مملكة اراجون بها الكثير من المسلمين أنهم نشيطون جداً في فلاحة الأرض، النبلاء يحصلون منهم على ضرائب عالية، عبارة عن ربع المحصول غير المغارم الاخرى "(٥٠٥).

جاءت تلك الخبرة لدى المسلمين في زراعة الأرض نتيجة لاهتهامهم الكبير بالأراضي الزراعية اذ كانت تعد المصدر الرئيس في معيشتهم طوال ثهانية قرون من زراعة الأراضي في اسبانيا وايضا اهتهامهم الكبير بتنظيم قنوات الري ويقال" إن أساليب الري في اسبانيا الإسلامية قد انتشرت ووصلت الى روسيون (١٥٦) في منتصف العصور الوسطى (١٥٧) وبالجملة فإن نظام الري صغيره وكبيره لا يزال يحمل في منشآته وفي اللغة القشتالية طابع العهد الإسلامي (١٥٥)، وعلى هذا الأساس فقد بنى الإسبان قنوات ريهم على نمط قنوات الري الإسلامية ، اذ شاهد مونزر ان الإسبان قد بنوا ثلاثة أديرة قائلاً: وطاهم الملك موقعاً مناسباً في المدينة، به بيوتات جميلة وحدائق رائعة ومجار مائية وقنوات، كلها على النمط الإسلامي، القسم الأكبر من هذه البيوت كانت له آبار وقنوات للهاء العذب، وأحواض من الحجر والجص والمواد الاخرى للسباحة، فان المسلمين ماهرون جداً في إنشاء المجاري المائية (١٥٠٠).

# خامساً: الجانب العمراني

أكثر ما لوحظ على العرب أثناء وجودهم في الأندلس هو اهتهامهم الكبير بالجانب العمراني فقد انشؤوا الحصون والقلاع لطبيعية حياتهم التي عاشوها جنبا الى جنب مع عدوهم الاسباني، وبنوا كذلك قصورهم التي عُدت في ذلك الوقت ضرب من الجهال بالنسبة لجيرانهم الأوربيين، التي اهتموا بها وزخرفوها بها ينسجم مع حضارتهم الراقية آنذاك، اذ لاحظ مونزر في رحلته ولاسيها بعد وصوله الى مدينة المرية في الثامن عشر في أكتوبر عام ١٤٩٤م ان كل ما يوجد في هذه المدينة هو مدعاة لداعيات اذ يقول حول ذلك" وعندما اقتربنا من المدينة مضينا نتأمل بساتينها الجميلة، واسوارها، وحماماتها، وأبراجها، وقنواتها المنشأة على النمط الإسلامي، التي لا يوجد أجمل منها"(١٦٠٠). وكذلك اهتم المسلمون بأسوار مدنهم اذ لاحظ مونزر أنها أسوار كانت مبنية بإحكام لاسيها أسوار مدينة طليطلة قائلاً:" يا لها من أسوار قوية جداً، من إنشاء المسلمين، وكم هي حصينة بالطبيعة والفن"(١٦٠١).

وكذلك أعجب بأسوار سر قسطة اشد الإعجاب اذ نراه يقول فيها" أسوار المدينة حصينة وفي غاية المناعة، مبنية من الأحجار والطين، تثير الدهشة، أسسها المسلمون في عصرهم "(١٦٢).

أما القصور التي شاهدها مونزر في رحلته فهي أولاً تحفة المسلمين في الأندلس وأعجوبة الدنيا آنـذاك قـصر الحمراء الذين وصفه بإسـهاب كأنها يصف قصراً من الجنة قائلاً:" رأينا هناك قصوراً لا تعد، أرضها مغطاة بالرخام الناصع البياض، وحدائق غناء تزينها أشجار الليمون والرياحين، وحوض ماء، وأسرة من الرخام على الجوانب، وأربع عشرة غرفة مليئة بالسلاح، مثل الرماح، والأقواس، والسيوف، والدروع والسهام، غرف نوم فاخرة وحجرات، في كل قصر، أحواض كثيرة من الرخام الناصع الأبيض، الكثير منها كان اكبر من التي توجد من مقربة من سان اوجستين، تفيض بالمياه، غرفة حمام مقببة فخمة جداً أوه لا يوجد أجمل منها في وسط أحد الأبهاء حوض كبير من الرخام، يستند على ثلاثة عشر اسداً منحوتة أيضا من رخام ناصع البياض، تمج المياه من أفواها عن طريق الانابيب. توجد لوحات كثيرة من الرخام طولها خمسة عشر قدماً وعرضها سبع أو ثمان، وأخرى مربعة، من عشرة أو احد عشر قدماً لا اعتقد انه يوجد شيء مثل ذلك في كل اوروبا "(١٦٣).

ونراه بعد ذلك يفصّل الكثير من معالم هذه القصور التي وقف منها موقف المتعجب لم ير في كل اوروبا نظيراً لتلك القصور حسب ما أورده هنا غير انه في النص المتقدم يتكلم عن ثلاثة عشر أسدا في فناء الأسود مع ان المعروف والمشهور والموجود هو اثنا عشر أسدا وليس كها ذكر ، وهو ما وقع فيه من أخطاء في هذا الموضوع، والكلام عن قصر الحمراء كلام كثير نكتفي بها أوردنا في أعلاه.

أما عن قصر اشبيلية الذي أُنشئ على يد الملك الفونسو Alfouso العاشر أو العالم فقد ذكره قائلاً: "هذا القصر هائل و لا يقل في اتساعه عن قلعة الحمراء. أسس على نفس النمط بأفنيته وغرفة، وحجراته ومعارف مياهه مزين بالذهب والعاج والرخام الجيد"(١٦٤)، وهذا القصر هو في الأساس قصر المعتمد بن عباد (١٦٥)، وسع وبني من قبل ملوك الإسبان، الذي عرف بالكازار Alcazar الذي كان المدجنون أساساً في بنائه (١٦٥).

وكذلك فقد شاهد مونزر قلعة وحصن سرقسطة "قلعة حصينه وقديمة أقامها المسلمون، أصلحها وجددها حالياً الملك فرناندو"(١٦٧)

وكان مما شاهده مونزر في رحلته تلك" مستشفى البهاق وبيت المهد وبيت المجانين، التي كان المسلمون قد أقاموها"(١٦٨)، والأندلسيون والمغاربة يستعملون كلمة بيهارستان للأمراض العصبية فقط (١٦٩). والبيهارستان كلمة فارسية مركبة من كلمتين (بيهار) بمعنى مريض (وستان) بمعنى مكان أو دار المرضى، ثم اختصرت (١٧٠). في الاستعمال فصارت بيهارستان، وهو ما شاع بالأندلس بهذا المفهوم اذ ان البيهارستان الموجود في غرناطة كان للأمراض العصبية، والعرب كانوا اصحاب الفضل في إدخال المستشفى الى اسبانيا وفيها بعد اخذ هؤ لاء الإسبان فكرة بناء المستشفيات من العرب (١٧١).

## سادساً: الأحوال السياسية

عاشت شبة الجزيرة ايبريا تحت سيطرة المسلمين زهاء ثمانية قرون وطول تلك الفترة كانت الأراضي الإسلامية في تناقص مستمر نتيجة لنشاط حركة (الاسترداد) من قبل الإسبان وصولاً الى ان انتهت الأندلس الى حدود ما يسمى الأندلس الصغرى وظهور سلطنة غرناطة التي لم تستمر أكثر من مائتين وخمسين سنة، جرى في أواخر أيام حكم ملوكها تسلمها عن طريق السلطان أبي عبد الله الصغير بموجب معاهدة عقدها مع ملكي اسبانيا فرنادو وايزابيلا.

في البداية ذكر لنا مونزر أحداث تلك الفترة حسب معاصرين لها اذذكر ان فرناندو عمل على انتزاع غرناطة بشتى الطرق اذتمكن "في خلال عشرة أعوام من إخضاع كل غرناطة، قسم منها بالقوة، والقسم الآخر بالاستسلام وقسم بالاتفاقيات، وقسم بالذهب والفضة التي رشا بها كثيراً من حكام القلاع المسلمين، بطريقة جعلتهم يسلمونها اليه، ويفرون الى المغرب "(۱۷۲). وبعد ذلك ذكر مأساة هؤلاء وما جرى عليهم اذان الإسبان "بدأوا في قطع الإمدادات عنهم، فهاتوا في الطريق نتيجة للجوع الشديد "(۱۷۲).

وكانت خطة ملك قشتالة تقضي باحتلال المدن والقرى القريبة من غرناطة كبداية لإسقاطها اذ شرح لهم كيفية ذلك بقوله: "استدعى ملك قشتالة اليه النبلاء والأمراء، ووضع على الأرض بساطاً، ووضع في وسطه صينية من الفضة قد ملئت ذهباً، قائلاً من يتمكن من الوصول لى الصينية دون ان يطأ البساط، أعطيته ما تحويه من ذهب، ولما لم يتمكن احد من ان يفعل ما عرضه الملك بدأ الملك في طي البساط قليلاً قليلاً، ودفع بالصينية خارج البساط، واخذ الذهب، وقال المدن القريبة والضواحي تكون البساط وغرناطة هي الصينية التي يوجد بها الذهب ومضى ملك قشتالة في الاستيلاء على تلك المدن ، وأخيرا سقطت غرناطة بين يديه "(١٧٤).

وقد ذكر مونزر الكثير من التفاصيل حول احتلاله لغرناطة نتجنب ذكرها لطولها ونكتفي بان جهود ملك اسبانيا قد تكللت بالنصر دخل غرناطة منتصراً في ٦ يناير من عام ١٤٩٢م بعد حصار طويل ذكره مونز باختصار قائلاً: "بعد ان اشتد الحصار على غرناطة من شهر مايو حتى أول يناير، أنهكهم الجوع، حتى صاروا يأكلون البغال والكلاب، والخيل والفئران والحيوانات الأخرى، أخيراً وفي اليوم السادس من يناير من عام ١٤٩٢م دخل الملك فرنادو منتصراً وأعلن ملكاً على غرناطة "(١٧٥).

غير ان مجموعة من المسلمين لم تستسلم وحاولت الانقضاض على الملك وجيشه الاأن تلك المحاولة باءت بالفشل، اذ يذكر مونزر انه " وعند الفجر قامت جماعة من اكثر من مائتي ألف مسلم

بمحاولة لصد الجيش الملكي الذي لم يكن تعداده عندئن يتعدى أربعين ألف رجل، لكن أفول القمر غير المتوقع اعتبره المسلمون فألاً سيئاً، الى جانب انخفاض روحهم المعنوية، فعادوا القهقري وانتهى الأمر بالاستسلام "(١٧٦).

ويبدو ان عدد المسلمين فيه نوع من المبالغة من قبل مونزر أو من روى عنه في محاولة لإظهار مدى قوة الإسبان أو التسديد الإلهي لانتصارهم .

وقام الإسبان من اجل التشديد على المسلمين عند حصارهم لغرناطة أكثر وأكثر ببناء مدينة تقابل غرناطة أسموها سانتافي santafe أي الإيهان المقدس (177) وبناء هذا المدينة ما هو إلا إتباع سياسة عربية إسلامية في مثل هذه الظروف.

وأشار مونزر كذلك الى الهجوم" على الحامة، وطرد منها المسلمين ، واستولى عليها "(١٧٨).

وكذلك فقد ذكر سقوط قلعة موكلين El Castillo de Moclin اذ ذكر ان الجانب الاسباني قد استخدم القذائف النارية في هذه المعركة مشيراً الى فرناندو ومهاجمة هذه القلعة قائلاً: "هاجم قلعة موكلين بمجموعة كبيرة من الرجال ومن المحاربين الماهرين ونجحوا في تحطيم أسوارها بالكبش والمنجنيق وبمهراس، حيث القواعلى برج عال صخرة ضخمة مليئة بمسحوق. ستة عشر رجلاً من المسلمين جاءوا مع ضوء الفجر الى المكان الذي سقطت فيه الصخرة، لكن أصابهم الرعب عند رؤية القذيفة والمسحوق يغطي الأرض، وعندما ألقيت شعلة فوقهم أحدثت انفجاراً كبيراً أحرق المسلمين الذين قاموا بتسليم الحصن الى الملك. وعندئذ أدرك المسلمون إنهم قد وصلوا الى نهاية المطاف بخصوص ممتلكاتهم في اوروبا، لأنهم قد فقدوا الأمان "(١٧٩).

على ان هذا السلاح كان العرب قد سبق به الإسبان اذ استخدمه المسلمون في القرن الثامن الهجري / الرابع عشر الميلادي في معركة قرية اشكر (۱۸٬۰)، سنة (٤٢٧هـ/ ١٣٢٤م) حتى ذكره ابن الخطيب فيها بعد اذ قال: "ورمى بالآلة العظمى المتخذة بالنفط ،كره محاة طاقة البرج المنيع من معقله فعاثت عياث الصواعق السهاوية "(۱۸٬۱). وقد ذكر مونزر ان في قصر الحمراء "يوجد خمسهائة فارس، يسمون زناتة Jinetes، يمتطون خيو لا أصيل ، وينتمون الى نظام الكونت ويقدمون له الطاعة "(۱۸۲).

وقد نقل العبادي نص من المؤرخ الاسباني ايالا Ayala المعاصر لابن الخطيب قوله ان ملوك قشتالة اتخذوا فرقا خاصة من الفرسان يحاربون على طريقة الزناتين الحقيقية الحركة وكانوا يعرفون باسم Innetes ويلاحظ ان هذا الاسم مشتق من لفظ Zente أي زنانة (١٨٣) وقد اقتبس الأسبان هذا الفن الحربي اضطراراً منهم لنجاعة هذه الطريقة في الحرب، وهو يقوم على سرعة الحركة، سرعة الكر والفر (١٨٤).

وذكر مونزر الأحداث المتسارعة بعد ذلك وبعد" مرور أربعة أشهر منذ ذلك في شهر يونيو تآمر – سراً – أربعون الفا أرادوا قتل المسيحيين عن آخرهم، واكتشفت هذه المؤامرة بسبب وشاية احد المسلمين واكتشفت هذه المؤامرة وكان قد سمح للمسلمين بان يحيوا حياة حرة ويهارسوا شعائرهم لمدة ثلاث سنوات، فان هذه المدة انتهت في يناير. وشيئاً فشيئاً تم القضاء على مقاومة المسلمين، حتى تخلصوا منهم جميعاً وسُكنت المدن الكبرى والضواحي بالمسيحيين "(١٨٥).

وتحدث ايضاً عن محاولات بعض المسلمين لاغتيال ملك الإسبان كرد فعل على ما قام به من جرائم بحقهم الا ان منفذ هذه العملية التبس عليه الأمر اذ قام باغتيال شخص غيره اذ قال ان "احد المسلمين الذي غادر مالقة ، ودخل في صفوف الملك ، وقام بطعن دون الفارو دي برتغال طعنة كبيرة ، ظناً منه انه الملك. وكان دون الفارو قد ارتد عن دينه في مدريد ، وأمر أخاه فر نادو بذبح ملك البرتغال. المسلم مُزّق اربا صغيرة على يد المسيحيين "(١٨٦).

وترتب على ذلك سقوط الدولة الإسلامية في الأندلس ان عُـنّب المسلمون وأُسر آخرون، وهاجرت مجموعات أخرى الى خارج الحدود وتحديداً الى الشمل الإفريقي.

اذيذكر مونزر ان ملك الأسبان كان قد عفا عن المسلمين من القتل واكتفى ببيعهم كأسرى قائلاً: "عندما افتتح المسلمون مدينة مالقه، منذ نحو سبعهائة عام، قاموا بقتل المسيحيين حتى آخرهم، اقسم الملك ان يصنع في المسلمين نفس هذا العمل، لكن رحمته وإنسانيته منعته من ذلك، وقرر بيعهم كأسرى "(١٨٧). وواضح على مونزر الانحياز التام للجانب الاسباني في ذكر تلك الأحداث التي تقلل من شان المسلمين وإنسانيتهم، وترفع من شان الإسبان وإنسانيتهم.

ثم ان الملك أمر بعد ذلك بذبح كل المسلمين نتيجة لحادثة ذكرها مونزر لا نعلم مدى صحتها قائلاً : " توجد قلعة استولى عليها الملك عنوة ، تقع في واد جيد السقيا، على بعد قمة فراسخ من مالقة ، ولما طلب الملك الأسرى ، الذين كان المسلمون قد أو دعوهم السجون من قبل. لم يقدم له المسلمون غير جثثه م. فأمر الملك بقتل كل المسلمين. وقبل ذلك كان الملك عندما يحاصر إحدى المدن ، يأمر بعدم قتل الأسرى ولكنه بعد هذا الأمر كان يأمر بذبحهم جميعاً، عندما يدخل منتصراً وكان المسلمون الخائفون يصيحون نسمع صوت النواقيس والأجراس "(١٨٨٠).

غير ان هذه المعاملة للمسلمين قد تغيرت على ما يبدو، اذ ذكر مونزر ان الملك منح الأسرى حق اللجوء الى غرناطة قائلاً: "ثم وصلنا في اليوم الثالث الى أوسونا (Usuna(Ursana مدينة ماركيز قادس. رأينا هناك أكثر من ثلاثهائة مسلم مكبلين في الأصفاد. كذلك كانت مرشانة) Marechena

) Marchena وميرينا Mairena ((Mairena وهي قبلاع قوية لنفس الماركيز، مليئة بالأسرى ... منح الملك الأسرى حق اللجوء الى غرناطة التي استولى عليها منذ ثلاث سنوات، حاصلين على حريتهم لهذا كان المسيحيون يراقبون الحدود بحذر شديد لمراقبة الأسرى الذين تحرروا من أسرهم، وكانوا يتجهون الى غرناطة طلباً للحرية "(١٨٩). وواضح من النص أعلاه ان غرناطة أصبحت مأوى للمسلمين الذين كانوا يبحثون عن حريتهم. وفي مالقة اختلف الأمر كليا مع المسلمين اذ ان الملك بعد حصاره لها عمل مذبحة باهلها، وباع آخرين حسب ما ذكره مونز راذان الملك حاصرها لمدة " ثلاثة شهور كاملة اتخذ موقعا بين الأرض والبحر، ومنع عنها كل الإمدادات فقل فيها الطعام حتى ان حارس السور كان يُعطى أوقيتين من الخبز في اليوم واضطر الفقراء الى عمل خبر من نشارة الخشب وقشر النخيل، عندما تكون أطرافها لينة، وأخيرا خرج خمسة آلاف مسلم مع نسائهم، عبر شاطئ البحر، في طريق الجبال البحرية الشالية، التي تضررت كثيراً منهم، لكن جيش الملك فرناندو تصدي لهم ومنعهم، وقتل الكثير منهم، ومنع الآخرين من الهرب الي المدينة. وفي النهاية استسلموا للملك الذي باع خمسة آلاف رجل منهم مقابل ثلاثين دوقة لكل واحد، وكان أي واحد منهم يمكنه ان يفتدي نفسه مقابل ثلاثين دوقه أخرى "(١٩٠) في إشارة منه الى غنى هؤ لاء الأسرى المسلمين. ونتيجة لتلك الأحداث المتسارعة التي صبّت الويلات على المسلمين، فإن المسلمين بعد معاهدة الاستسلام وخسارتهم مملكتهم الإسلامية أصبحوا ما بين أسير وقتيل، وآخرين فروا الى المغرب العربي مع ملكهم الصغير بحسب ما ذكر مونزر قائلاً:" بعد الاستيلاء على غرناطة، وأخضعوها للمسيحيين اكثر من أربعين الف رجل من المسلمين عبروا الى المغرب مع مليكهم وهلك ايضا كثيراً منهم من الجوع في فترة الحصار، واضطر آخرون الى الفرار "(١٩١) ، غير ان عدداً كبيراً من هؤ لاء المسلمين بقي في غرناطة وذكر مونزر ذلك قائلاً: "بقى عدد كبير في غرناطة "(١٩٢).

وبعد ان أطلق الأسبان بعض أسراهم من المسلمين كان هؤلاء يعيشون أوضاع اقتصادية صعبة جداً اذ ذكر مونزر ان هولاء التجأوا الى الكدية بجوار مساجد المسلمين اذ ذكر انه "يوجد كثير من المسلمين يطلبون الإحسان الذين كانوا أسرى للمسيحيين والآن أطلق سراحهم "(١٩٣٠). وكانوا عادة يطلبون الإحسان أمام مساجد المسلمين ولاسيا في أيام الجمع حيث تزدحم تلك المساجد بالمصلين (١٩٤٠).

## النتائج

- ١. استمرار المسلمين في ممارسة طقوسهم الدينية ومعتقداتهم دون ان يتعرض لهم الإسبان.
- ٢. الحياة العامة للمسلمين من عادات وتقاليد اجتهاعية كانت امتداد لز من المسلمين أثناء حكمهم للأندلس ولم تتغير.
  - ٣. تحويل بعض المساجد الى كنائس، واحتفاظ المسلمين بالبعض الأخر.
- ٤. إعجاب مونزر الكبير بالمباني والمنشئات الإسلامية ومقارنتها بباقي البلدان الأوربية ولاسيها المانيا وتفوق المسلمين في هذا المضهار.
- ٥. لم يقم الإسبان بهدم الحمامات العامة بالرغم من نظرتهم السلبية تجاه الحمامات والنظافة باعتبارها عادات وثنية.
  - ٦. عدم إنصاف المؤلف للمسلمين في رحلته وثناه المتكرر على المسلمين على طول الرحلة.
- ٧. أمدتنا الرحلة بمعلومات مهمة حول أماكن تواجد المسلمين في شبة جزيرة أيبيريا، وكثافتهم
   السكانية في كل مدينة يزورها مونزر، وحسب تواجدهم هناك.
- ٨. أشار مونزر الى الروح الثورية عند الموريسكيين وتحينهم للفرصة كلم السمحت لهم الظروف بالثورة.
  - ٩. أشار مونزر بفخر الى ما يقوم به الإسبان من مذابح بحق المسلمين.
- · ١٠. وقع الرّحالة بإخطاء يتعلق بعضها بإحكام الشريعة الاسلامية ، نتيجة لجهلة بالتشريعات الإسلامية.
  - ١١. تعكس الرحلة صور من الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية للموريسكيين.
    - ١٢. تأثر الاسبان بحضارة العرب وهو ما ذكره مونزر بصورة غير مباشرة في رحلته.

## الهوامش:

- 1. مونزر، خيرونيمو، رحلة الى اسبانيا والبرتغال ١٤٩٥ ١٤٩٥م، تعريب أحمد محمد الطوخي، مركز الاسكندرية للكتاب، (مصر، ٢٠١٠م)، ص٢٠٦.
- ٢. احمد بن محمد بن احمد المقري التلمساني (ت ١٠٤١هـ/ ١٩٣٢م)، نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين ابن الخطيب، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، (بيروت، ١٩٨٨م)، ج٣، ص٢٢٣.
  - ٣. مونزر، رحلة الى اسبانيا والبرتغال، ص١١٤.
    - ٤. المصدر نفسه، ص١١٤.
- عيد العنصرة: يوم مشهور ببلاد الأندلس، وهو موسم للنصارى كالميلاد ونحوه، وهو اليوم الرابع والعشرون من حزيران فيه ولد يحيى بن زكريا عليه السلام. ينظر حول ذلك ابن خلكان، أحمد بن محمد بن إبراهيم، (ت ٢٨١هـ/ ٢٢٧م)، وفيات الأعيان وأنباء ابناء الزمان، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، (بيروت، بلات)، ج٧، ص ٢٢٧
- ت. سحر، عبد العزيز سالم، ملابس الرجال في العصر الإسلامي، مجلة المعهد المصري للدراسات الإسلامية في مدريد،
   ٢٠ (مدريد، ١٩٩٥م)، ص ١٧٢.
- ٧. ابن بسام، أبو الحسن علي بن بسام الشنتريني، (٤٢٥هـ/ ١١٤٧م)، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق، إحسان عباس، الدار العربية للكتاب، (تونس، ١٩٧٩م)، ج١، ص٥٠٥.
- ٨. ابن دحية، ابو الخطاب عمر بن حسن، (ت٦٣٣هـ/ ١٢٣٦م) ،المطرب في أشعار أهل المغرب، تحقيق ابراهيم الابياري واخرون، دار العلم للجميع، (بيروت، ١٩٥٥م)، ص ٨١
  - ٩. مونزر، رحلة الى اسبانيا والبرتغال، ص٩.
- ١٠. علي بن عبد الغني الفهري الحصري، أبو الحسن، شاعر مشهور، له القصيدة التي مطلعها: يا ليل الصب متى غده كان ضريراً، من أهل القيروان، انتقل إلى الأندلس ومات في طنجة. اتصل ببعض الملوك ومدح المعتمد بن عباد بقصائد توفي سنة (٤٨٨هـ/ ١٩٠٠م). ينظر ترجمته، الاصبهاني، محمد بن محمد صفي الدين، (ت٧٩٥هـ/ ١٢٠٠م)، خريدة القصر وجريدة العصر قسم شعراء المغرب والأندلس، تحقيق أذرتاش أذرنوش، الدار التونسية للنشر، (تونس، ١٩٧١م)، ج٢، ص١٦٣٠.
  - ١١. ابن دحية، المطرب في أشعار أهل المغرب، ص١٨.
    - ١١. مونزر، رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص١١٤.
- عزيز بن خطاب: هو عزيز بن عبد الملك بن خطاب القيسي، سرقسطي الأصل، كان زاهداً عابداً ناشراً للعلم، حتى امتحن برياسة بلدته مرسية فلم تحمد سيرته، قتل سنة ٦٣٦هـ/ ١٢٣٨م. ينظر ترجمته، المراكشي، أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الملك الأنصاري الأوسي المراكشي، ( ٦٣٤ ٧٠٣ هـ / ١٢٣٧ ١٣٠٣م)، كتاب الذيل والتكملة لكتاب الموصول والصلة، تحقيق، إحسان عباس، دار الثقافة، (لبنان،١٤٦٥م)، ج٥، ص١٤٤.
  - ١٤. المقري، نفح الطيب، ج٣، ص٢٢٢.
    - ١٥. المصدر نفسه، ج٣، ص٢٢٣.
    - ١٦. المصدر نفسه ،ج٣، ص٢٢٣.
- ١٧. محمد بن عبد الله بن سعيد السليماني اللوشي الغرناطي، (ت ٧٧٦هـ/ ١٣٧٤م) ،الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق محمد عبد الله عنان، ط ١، مكتبة الخانجي، (القاهرة،١٩٧٣م)،ج١، ص٢٢٦؛ اللمحة البدرية في الدولة النصرانية، تحقيق، محمد مسعود جبران، دار المدار الإسلامي، (بيروت،٢٠٠٩م)، ص ٦٤.
  - رحلة الى اسبانيا والبرتغال، ص١١٤.

- ١٩. نفح الطيب، ج٤، ص١٧.
- ٠٢٠ رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص١١٥.
- ۲۱. رینهارت، المعجم المفصَّل بأسهاء الملابس عند العرب، ترجمة، أكرم فاضل، دار الحرية للطباعة، (بغداد ۱۹۷۱م). ص ۱۲۹ و ۱۷۲.
  - ۲۲. المرجع نفسه، ص ۱۶۹.
- ٢٣. احمد بن محمد المراكشي، (توفي بعد سنة ٧١٢هـ/ ١٣١٢م)، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق ليفي بروفنسال، ط٢، مكتبة الثقافة، (بيروت، ١٩٨٠م).
  - ٢٤. رحلة الى اسبانيا والبرتغال، ص١١٥.
    - ۲٥. دوزي، المعجم المفصل، ص٣٠٠.
      - ٢٦. نفخ الطيب، ج٤، ص ١٢٤.
  - ۲۷. ابن عذاري البيان المغربي، ج٣، ص١٣٩.
    - ٢٨. رحلة الى اسبانيا والبرتغال، ص١١٥.
- ٢٩. خطرة الطيف، رحلات في المغرب والأندلس، تحقيق، احمد مختار العبادي، دار السويدي للنشر والتوزيع، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، (الامارت، بيروت، ٢٠٠٣م). ص٥٠.
  - ۳۰. المصدر نفسه، ص ٥٦.
  - ٣١. ابن بسام، الذخيرة، ج١، ص٧٠٨.
    - ٣٢. الإحاطة، ج٣، ص٩٢.
- ٣٣. مسعد، سامية مصطفى، صور من المجتمع الأندلسي رؤية ٢٠٠٩م من خلال أشعار الأندلسيين وأمثالهم الشعبية، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، (مصر ،بلات)، ص ٨٧.
  - ٣٤. مونزر، رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص١١٥
    - ٣٥. المصدر نفسه، ص٩٣.
    - ٣٦. المصدر نفسه، ص ٩٤.
    - ٣٧. المصدر نفسه، ص ٩٤.
    - ۳۸. المصدر نفسه، ص ۱۱۵.
    - ٣٩. المصدر نفسه، ص ٩٦.
    - ٠٤٠ المصدر نفسه، ص ٨٧.
    - ٤١. المصدر نفسه، ص ٩٤،
    - ٤٢. المقري، نفخ الطيب، ج١، ص٢٢٣.
- 28. يوسف شكري فرحات، غرناطة في ظل بني الأحمر، المؤسسة الجامعية للنشر والتوزيع، (بيروت،١٩٩٢م)، ص١١١.
  - ٤٤. مونزر، رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص١١٥.
    - ٥٤. المصدر نفسه، ص٨٥.
    - ٤٦. المصدر نفسه، ص٩٩.
- ٤٧. آريه، راشيل، تاريخ إسبانيا الإسلامية، ترجمة، اوس ناصر عبد العزيز، رسالة دبلوم، (غير منشور)، كلية

- اللغات ، جامعة بغداد، ۲۰۰۰م، ص٥١.
- ٨٤. هونكة زيغريد، شمس العرب تسطع على الغرب، ترجمة، فاروق بيضون، المكتبة التجارية، (بيروت، ١٩٦٥م)،
   ص ٥٤.
- 93. عبود، انسام غضبان، الموريسكيون في غرناطة ٨٩٧هـ/ ١٤٩٢م-١٠٠٧هـ/ ١٥٩٨م، دراسة في أحوالهم الاجتماعية والاقتصادية، رسالة ماجستير (غير منشورة)، جامعة البصرة، كلية الآداب، ٢٠٠٠م، ص٨٦.
- ٥. كيب، جوزيف مايك، مدنية العرب في الأندلس، ترجمة تقي الدين الهلالي، مطبعة العاني، (بغداد، ١٩٥٠م)، ص٧٧.
  - ٥١. المرجع نفسه، ص٦٠٩.
  - ٥٢. رحلة الى اسبانيا والبرتغال، ص ٢١٢.
    - ٥٣. المصدر نفسه، ص ١١٥.
    - ٥٤. المصدر نفسه، ص ١١٥.
    - ٥٥. المصدر نفسه، ص ١١٥.
    - ٥٦. المصدر نفسه، ص ٢١٢.
    - ٥٧. المصدر نفسه، ص ٢١٢.
    - ٥٨. المصدر نفسه، ص ٢١٢.
    - ٥٩. المصدر نفسه، ص ١١٥.
    - ٠٦٠ المصدر نفسه، ص ١١٥.
- ١٦. سامية مصطفى محمد، الحياة الاقتصادية والاجتماعية في إقليم غرناطة، مكتبة الثقافية الدينية، (مصر، ٢٠٠٣م)،
   ٢٨.
  - ٦٢. رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص ١١٢.
    - ٦٣. المصدر نفسه، ص ٢٠٦.
- 37. الونشريسي، ابو عباس احمد بن يحيى، (ت٩١٤ هـ/ ١٥٠٨م)، المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل افريقية والأندلس والمغرب، أخرجه جماعة من الباحثين، بإشراف محمد الحجي، دار الغرب الإسلامي، (بيروت، ١٩٨١) ج٣، ص٢٥.
  - ٦٥. رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص ٦٥.
    - ٦٦. المصدر نفسة، ص ٦٥.
    - ٦٧. المصدر نفسة، ص ٦٦.
    - ٦٨. المصدر نفسة، ص ٦٨.
    - ٦٩. المصدر نفسه، ص ٦٨.
    - ٧٠. المصدر نفسه، ص ٦٨.
    - ٧١. المصدر نفسه، ص٧٤.
    - ٧٢. المصدر نفسه، ص٧٥.
    - ٧٣. المصدر نفسه، ص٥٥.
    - ٧٤. المصدر نفسه، ص ٨٤.

- ٧٥. المصدر نفسه، ص٥٨.
- ٧٦. المصدر نفسه، ص٥٥.
- ۷۷. المصدر نفسه، ص۸٥.
- ۷۸. المصدر نفسه، ص۹۲.
- ٧٩. المصدر نفسه، ص٩٢..
- ۸۰. المصدر نفسه، ص۹۲.
- ٨١. المصدر نفسه، ص٩٣.
- ٨٢. المصدر نفسه، ص٥٥.
- ٨٣. المصدر نفسه، ص ٩٥.
- ٨٤. المصدر نفسه، ص٩٩.
- ٨٥. المصدر نفسه، ص ٩٩ ١٠٠٠.
  - ٨٦. المصدر نفسه، ص١٠٠.
    - ۸۷. المصدر نفسه، ص۱۰۰.
  - ۸۸. المصدر نفسه، ص۱۰۰.
  - ۸۹. المصدر نفسه، ص۱۰۰.
  - ۹۰. المصدر نفسه، ص ۱۰۱.

  - ٩١. المصدر نفسه، ص ١٠١.
  - ۹۲. المصدر نفسه، ص۱۰۱.
  - ٩٣. المصدر نفسه، ص١٠٤.
  - ٩٤. المصدر نفسه، ص١٩٤.
  - ٩٥. المصدر نفسه، ص٢٠٦.
  - ٩٦. المصدر نفسه، ص ٩٢.
  - ٩٧. المصدر نفسه، ص٢١٤.
  - ۹۸. المصدر نفسه، ص۱۱۶.
    - ٩٩. المصدر نفسه، ص٧٤.
  - ١٠٠. المصدر نفسه، ص ١١٤.
  - ١٠١. المصدر نفسه، ص١١٤.
  - ۱۰۲. المصدر نفسه، ص٧٦.
  - ۱۰۳. المصدر نفسه، ص۱۱۲.
  - ۱۰۶. المصدر نفسه، ص ۹۵.
  - ١٠٥. المصدر نفسه، ص ١١٤.
  - ١٠٦. المصدر نفسه، ص١١٤.
  - ۱۰۷. المصدر نفسه، ص١١٤.

- ۱۰۸. المصدر نفسه، ص۱۱۶.
  - ١٠٩. المصدر نفسه، ص٧٦.
- ١١٠. المصدر نفسه، ص ٧٦.
- ١١١. المصدر نفسه، ص٧٧.
- ۱۱۲. المصدر نفسه، ص۷۷.
- ١١٣. المصدر نفسه، ص٨٤.
- ١١٤. المصدر نفسه، ص٨٤.
- ١١٥. المصدر نفسه، ص٨٦.
- ١١٦. المصدر نفسه، ص٥٥.
- ١١٧. المصدر نفسه، ص ٨٥.
- ۱۱۸. المصدر نفسه، ص۸۵.
- ١١٩. المصدر نفسه، ص٨٦.
- ١٢٠. المصدر نفسه، ص٩٣.
- ١٢١. المصدر نفسه، ص٩٣.
- ١٢٢. المصدر نفسه، ص٥٥.
- ١٢٣. المصدر نفسه، ص٥٥.
- ١٢٤. المصدر نفسه، ص ٩٥.
- ١٢٥. المصدر نفسه، ص١٢٣.
  - ١٢٦. المصدر نفسه، ص٨٥.
- ١٢٧. المصدر نفسه، ص١٣٠.
- ۱۲۸. المصدر نفسه، ص۱۳۱.
- ١٢٩. المصدر نفسه، ص١٤٢.
- ١٣٠. المصدر نفسه، ص٢٠٩.
- ۱۳۱. المصدر نفسه، ص ۲۰۹.
  - ۱۳۲. المصدر نفسه، ص۸٦.
  - ١٣٣. المصدر نفسه، ص٧٩.
  - ١٣٤. المصدر نفسه، ص٨٦.
  - ١٣٥. المصدر نفسه، ص٨٦.
  - ١٣٦. المصدر نفسه، ص ٨٦.
  - ۱۳۷. المصدر نفسه، ص۸٦.
  - ۱۳۸. المصدر نفسه، ص۸۶.
  - ١٣٩. المصدر نفسه، ص٧٩.
  - ١٤٠. المصدر نفسه، ص ٧٩.

- ١٤١. الونشريسي، المعيار المغرب، ج١٠ص٢٩٨.
- ١٤٢. مونزر، رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص ٤٧.
  - ١٤٣. المصدر نفسه، ص٢١٣.
  - ١٤٤. المصدر نفسه، ص ٨٢.
  - ١٤٥. المصدر نفسه، ص٩٧.
  - ١٤٦. المصدر نفسه، ص٩٣.
  - ١٤٧. المصدر نفسه، ص ٦٠.
  - ١٤٨. المصدر نفسه، ص٦٦.
  - ١٤٩. المصدر نفسه، ص ٦٧.
  - ١٥٠. المصدر نفسه، ص ٩٧.
  - ١٥١. المصدر نفسه، ص ٢٧.
  - ١٥٢. المصدر نفسه، ص٢١٣.
  - ١٥٣. المصدر نفسه، ص٧٤.
  - ١٥٤. المصدر نفسه، ص ٨٤.
  - ١٥٥. المصدر نفسه، ص ٢١٣.
- 107. روسيون: Rousillon مقاطعة من مقاطعات فرنسا الجنوبية عند الجانب الشرقي من جبال البرانس. ينظر،غابرييلي، فرانشيسكو، الإسلام في عالم البحر المتوسط، بحث منشور في مجلة عالم المعرفة تراث الإسلام، تصنيف شاخت وبوزورث، ترجمة، حسين مؤنس، ط٢، مطابع الوطن، (الكويت، ١٩٨٨م) ، ج١، ص٣٠٨.
  - ١٥٧. المرجع نفسه، ج١، ص١١٨.
- ١٥٨. بنحيادة، سعيد، الماء والإنسان في الأندلس خلال القرن ٧ و ٨ هـ/ ١٣ و ١٤م أسهام في دراسة المجال والمجتمع والذهنيات، دار الطليعة، (بروت، ٢٠٠٧م)، ص٤٦.
  - ١٥٩. رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص٨٠.
    - ١٦٠. المصدر نفسه، ص٧٥.
    - ١٦١. المصدر نفسه، ص١٨٤.
    - ١٦٢. المصدر نفسه، ص٢١٠.
    - ١٦٣. المصدر نفسه، ص٩٠.
    - ١٦٤. المصدر نفسه، ص ١٣٤–١٣٥.
- ١٦٥. الغزال، احمد بن المهدي، (ت١٩١١هـ/ ١٧٧٧م)، نتيجة الاجتهاد في المهادنة والجهاد، دار الغرب الإسلامي، (بهروت،١٩٨٠م)، ص٧٥.
- 166. Amador de los Rios, Inscripciones Arabes de sevilla por don rodigo Amador de los Rios don Jose Amador de los Rios, Madrid Imprenta dto for Tanet Calle de la libertad NL M29 1875. P.74.
  - ١٦٧. مونزر، رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص١١١.
    - ١٦٨. المصدر نفسه، ص ١١٨.

- ١٦٨. فراج، عز الدين، فضل علماء المسلمين على الحضارة الأوربية، دار الفكر، (بيروت، د.ت)، ص١٦٨
- 1۷٠. ابن أبي أصيبعة،موفق الدين أبو العباس احمد بن قاسم بن خليفة،(ت ٦٨٨هـ/ ١٢٨٩م)،عيون الإنباء في طبقات الأطباء، تحقيق نزار رضا، مكتبة الحياة،(بيروت، بلات)، ص ٤٧.
  - ١٧١. فيرنيت، خوان، فضل الأندلس على ثقافة الغرب، ترجمة: نهاد رضا، دار اشبيلية، (دمشق، ١٩٩٧م)، ٣٧٨.
    - ١٧٢. رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص١٠٤.
      - ١٧٣. المصدر نفسه، ص١٠٤.
      - ١٧٤. المصدر نفسه، ص١٠٤.
      - ١٧٥. المصدر نفسه، ص١٠٩.
      - ١٧٦. المصدر نفسه، ص١٠٩.
      - ۱۷۷. المصدر نفسه، ص ۱۰۹.
      - ۱۷۸. المصدر نفسه، ص ۱۱۰.
      - ١٧٩. المصدر نفسه، ١١٩ ١٢٠.
    - ١٨٠. اشكر: هي إحدى قرى مدينة بسطة الأندلسية . ينظر ترجمتها ابن الخطيب ، الإحاطة، ج١،ص ١٣١.
      - ١٨١. أبن الخطيب، الاحاطة في اخبار غرناطة ،ج١،ص ٢٠٩؛ اللمحة البدرية، ص٧٧.
        - ١٨٢. رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص ٩١.
- ۱۸۳. العبادي ،احمد مختار، فترة مضطربة من تاريخ غرناطة، مجلة المعهد للدراسات الإسلامية في مدريد، مج ٧٠/٨. مدريد ١٩٥٩ ١٩٦٠)، ص٤٩
  - ١٨٤. العبادي، صور من حياة الحرب والجهاد في الأندلس، مطبعة سامي، (مصر، ٢٠٠٣م)، ص٢٣٨.
    - ١٨٥. رحلة إلى اسبانيا والبرتغال، ص ١٠١.
      - ١٨٦. المصدر نفسه، ص١٢٦.
      - ١٨٧. المصدر نفسه، ص ١٢٦.
      - ١٨٨. المصدر نفس، ص١٢٧.
      - ١٨٩. المصدر نفس، ص ١٢٩.
      - ١٩٠. المصدر نفس،ص ١٢٦.
      - ۱۹۱. المصدر نفسه، ص ۱۰۱.
      - ١٩٢. المصدر نفسه، ص ١٠١.
      - ۱۹۳. المصدر نفسه ،ص ۹٦.
      - ١٩٤. ينظر، المصدر نفسه، ص ٩٥-٩٦.

# قائمة المصادر والمراجع

## أولاً: المصادر

- الاصبهاني، محمد بن محمد صفى الدين، (ت٩٧٥هـ/ ١٢٠٠م).
- 1. خريدة القصر وجريدة العصر قسم شعراء المغرب والأندلس، تحقيق أذرتاش أذرنوش، الدار التونسية للنشر ، (تونس، ١٩٧١م).
  - ابن أبي أصيبعة، موفق الدين أبو العباس احمد بن قاسم بن خليفة، (ت٦٨٨هـ/ ١٢٨٩م).
    - ٢. عيون الإنباء في طبقات الأطباء، تحقيق نزار رضا، مكتبة الحياة، (بيروت، د.ت).
      - ابن بسام، أبو الحسن علي بن بسام الشنتريني، (ت٤٢هـ/ ١١٤٧م).
- ٣. الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق، إحسان عباس، الدار العربية للكتاب، (تونس، ١٩٧٩).
  - ابن دحية ،ابو الخطاب عمر بن حسن، (ت ٦٣٣هـ/ ١٢٣٦م).
- ٤. المطرب في أشعار أهل المغرب، تحقيق إبراهيم الابياري وآخرون، دار العلم للجميع، (بيروت، ١٩٥٥م).
  - ابن الخطيب، محمد بن عبد الله بن سعيد السليماني اللوشي الغرناطي، (ت ٧٧٦هـ/ ١٣٧٤م).
- ٥. الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق محمد عبد الله عنان، ط ١، مكتبة الخانجي، (القاهرة، ١٩٧٣م)
  - ٦. اللمحة البدرية في الدولة النصرية، ط ٢، دار الأفاق الجديدة، (بيروت، ١٩٧٨م).
- ٧. خطرة الطيف، رحلات في المغرب والأندلس، تحقيق، احمد مختار العبادي، دار السويدي للنشر والتوزيع، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، (الامارت، بيروت، ٢٠٠٣م).
  - ابن خلكان، أحمد بن محمد بن إبراهيم، (ت٦٨٦هـ/ ١٢٨٢م).
  - ٨. وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، (بيروت، بلات).
    - الغزال، احمد بن المهدى، (ت١٩١١هـ/١٧٧٧م).
    - ٩. نتيجة الاجتهاد في المهادنة والجهاد، دار الغرب الإسلامي، (بيروت،١٩٨٠م).
- المراكشي، أبو عبدالله محمد بن عبدالملك الأنصاري الأوسي المراكشي، (ت ٦٣٤ ٧٠٣هـ/ ١٢٣٧ ١٢٣٧ م).
- 1. كتاب الذيل والتكملة لكتاب الموصول والصلة، تحقيق، إحسان عباس، دار الثقافة، (لبنان،١٩٦٥م).
  - المراكشي ،حمد بن محمد المراكشي، (ت بعد سنة ١٢١هـ/١٣١٢م).
- ١١. البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق ليفي بروفنسال، ط٢، دار الثقافة ، (بيروت، ١٩٨٠ م).
  - المقري، احمد بن محمد بن احمد المقري التلمساني، (ت ١٠٤١هـ/ ١٦٣٢م).
- ١٢. نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين ابن الخطيب، تحقيق، إحسان

- عباس، دار صادر، (بیروت، ۱۹۸۸م).
  - مونزر، خیرونیمو.
- ١٣. رحلة الى اسبانيا والبرتغال ١٤٩٤ ١٤٩٥م، تعريب أحمد محمد الطوخي، مركز الإسكندرية للكتاب، (مصم، ١٠٠٠م).
  - الونشريسي، عباس احمد بن يحيي، (ت٩١٤ هـ/ ١٥٠٨م).
- 14. المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل افريقية والأندلس والمغرب، أخرجه جماعة من الباحثين، بإشراف محمد الحجى، دار الغرب الإسلامي، (بيروت، ١٩٨١).

## ثانياً: المراجع

بنحهادة، سعيد.

- ١. الماء والإنسان في الأندلس خلال القرن ٧ و ٨ هـ/ ١٣ و ١٤م، أسهام في دراسة المجال والمجتمع والذهنيات، دار الطليعة، (بروت، ٢٠٠٧م).
  - رینهارت، دوزي.
- المعجم المفصَّل بأسهاء الملابس عند العرب، ترجمة، أكرم فاضل، دار الحرية للطباعة، (بغداد،۱۹۷۱م).
  - يوسف شكرى فرحات.
  - ٣. غرناطة في ظل بني الأحمر، المؤسسة الجامعية للنشر والتوزيع، (بيروت، ١٩٩٢م).
    - هونكة، زيغريد.
  - ٤. شمس العرب تسطع على الغرب، ترجمة، فاروق بيضون، المكتبة التجارية، (بيروت، ١٩٦٥م).
    - کیب، جو زیف مایک.
    - ٥. مدنية العرب في الأندلس، ترجمة، تقى الدين الهلالي، مطبعة العاني، (بغداد، ١٩٥٠م).
      - محمد، سامية مصطفى.
    - ٦. الحياة الاقتصادية والاجتماعية في إقليم غرناطة، مكتبة الثقافية الدينية ، ( مصر ، ٢٠٠٣م).
- ٧. صور من المجتمع الأندلسي رؤية من خلال أشعار الأندلسيين وأمثالهم الشعبية، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية ، (مصر ، ٩٠ م).
  - فراج، عز الدين.
  - ٨. فضل علماء المسلمين على الحضارة الأوربية ،دار الفكر، (بيروت ،د.ت).
    - فيرنيت، خوان.
  - ٩. فضل الأندلس على ثقافة الغرب، ترجمة، نهاد رضا، دار اشبيلية، (دمشق، ١٩٩٧م).
    - العبادي، احمد مختار.
    - ١٠. صور من حياة الحرب والجهاد في الأندلس، مطبعة سامي، (مصر، ٢٠٠٣م).

## المراجع الأجنبية

- Amador de los Rios.
- 1. Inscripciones Arabes de sevilla por don rodigo Amador de los Rios don Jose Amador de los Rios Madrid Imprenta dto for Tanet Calle de la libertad NL M29 1875.

## المجلات

- سحر، عبد العزيز سالم.
- ١. ملابس الرجال في العصر الإسلامي، مجلة المعهد المصري للدراسات الإسلامية في مدريد، ع
   ٢٧، (مدريد، ١٩٩٥م).
  - غابرييلي، فرانشيسكو.
- ٢. الإسلام في عالم البحر المتوسط، بحث منشور في مجلة عالم المعرفة تراث الإسلام، تصنيف شاخت وبوزورث، ترجمة، حسين مؤنس، ط٢، مطابع الوطن، (الكويت، ١٩٨٨م).
  - العبادي، احمد مختار.
- ٣. فترة مضطربة من تاريخ غرناطة، مجلة المعهد للدراسات الإسلامية في مدريد، مج ٧٠٨ (مدريد ١٩٥٥ ١٩٥٠).

## الاطاريح والرسائل الجامعية

- آریه، راشیل.
- ١. تاريخ إسبانيا الإسلامية، ترجمة، اوس ناصر عبد العزيز، رسالة دبلوم، (غير منشور)، كلية اللغات، جامعة بغداد، ٢٠٠٠م.
  - عبود، أنسام غضبان.
- ٢. الموريسكيون في غرناطة ٩٩٧هـ/ ١٤٩٢م-١٠٠٧هـ/ ١٩٥٩م، دراسة في أحوالهم الاجتماعية والاقتصادية، رسالة ماجستير (غير منشورة)، جامعة البصرة، كلية الآداب، ٢٠٠٠م.

# الفصل الثاني: الطب في الأندلس من خلال وثيقة مخطوطة مخطوطة دراسة وتحقيق

## المستخلص:

تنصب الدراسة في هذا البحث على وثيقة طبية مخطوطة مؤرخة في شهر ربيع الاول من عام ٩٠٢هـ / ١٤٩٧م أطلع عليها الباحث في إحدى مكتبات اسبانيا وهي أشبه بها تكون إجازة لمهارسة مهنة الطب وفق شروط وضعها الاندلسيون كشرط لمارسة تلك المهنة الجليلة القدر وهي شهادة بخبرة ومهارة وحذاقة الطبيب أبو الحسن على بن محمد بن مسلم من أهل غرناطة في ممارسة اختصاصه كطبيب عالج حالات مرضية مختلفة، بشهادة الشهود، الذين شهدوا له ووثق شهادتهم الحكم الشرعي في حي البيازين في غرناطة المدعو محمد بن يحيى الحاج. وقد ذكر كاتب الوثيقة في مقدمة ديباجته تعريف مختصر بالطبيب، وركَّز على تسليط الضوء على معرفته بتداوي الامراض مُعدَّداً الامراض التي يحسن علاجها والتي منها جبر الكسور ومعالجة عرق الانسى وداء الشوكة وغيرها مما ذكر في المتن، ثم يذكر عدداً من الشهود المرضى الذين تعالجوا على يديه وعددهم اربعة وثلاثون شخصاً باسهائهم الكاملة والقابهم ليعرفهم الناس ثم يذكر الغرض من التداوي فيذكر علة مراجعتهم اياه، بذكر نوع المرض ثم شهادتهم بشفائهم على يديه، وشاهدين له بالحذاقة في ممارسة الصنعة، وشهادتهم هذه تعضّد حسن براعته في الطب. وأورد شهادة بعضهم بعجز أطباء أخرين عن معالجة بعض الامراض وتصدي هذا الطبيب لعلاجهم ونجاحه في استطبابهم. وهذه الخطوة هي نوع من انواع اشاعة الاطمئنان لدي الناس ووثو قهم به وبمثابة اعطاء اجازة بمارسة مهنته بعد هذا الكم الهائل من الذين شهدوا له بحذاقته الطبية، وكأنها يعد اختبار من نوع اخر، لان المشهود فيه اعطى تطبيقاً عمليا في أثبات براعته في مجال اختصاصه. ويذكر كاتب الوثيقة وأسمه هو يحيى النيار والذي شهد كذلك بما شهد به الشهو د المذكورين في الوثيقة من حذاقة الطبيب، وكتب كاتب أخر على جانب الوثيقة تأكيدا على مزاولة واستمرار الطبيب في معالجة مرضاه، وتحث الوثيقة وكاتب السطور الجانبية في الوثيقة وهو محمد

البسطي على الاخذ بيد الطبيب للأجر والثواب. ويبدو ان هذا الكاتب قد اضاف كتابته على تلك الوثيقة بعد مدة من كتابة لأنه يخرر عن الطبيب انه مازال يهارس مهنة الطب ومستمرا على ذلك.

#### **Abstract**

The present study examines a medical manuscript dated in Rabi'I 902 HA (1497 AD), which the researcher reviewed in a Spanish Library. The manuscript is a kind of a legal permit to practice medicine based on certain the criteria put forward by the Andalusians to practice this important profession. The manuscript seems more like a certificate of expertise for the medical practitioner, Abu al-Hassan Ali bin Muhammed bin Muslim of Granada. The Manuscript includes the names of the witnesses who testified to his expertise in treating different medical conditions. These testimonies were legally registered by the notary public of al-Bayazeen Ouarter in Granada, who was known as Muhammed bin Yahya al-Haj. The writer included in the prelude of the manuscript a brief introduction of the medical practitioner, focusing on his knowledge of treating a number of diseases. The manuscript listed the diseases this practitioner was good at treating, which included fractures, sciatica and chickenpox along with some other diseases. The document also registered testimonies made by 43 of his patients, whose names were mentioned in full in order to solidify his reputation. Some of the testimonies highlighted the inabilities of other medical practitioners in treating some diseases, which were successfully treated by this person. This is considered as a form of guarantee to reassure the public of his knowledge and as an official granting of permit to practice this profession. This document introduces a form of practical test embodied by the previous patients' testimonies. The writers of the manuscript, whose name was Yahya al-Nayar, also made a testimony as to how professional this medical practitioner was. The name of the second writer (Muhammad al-Basti), who wrote the side paragraphs, was also written at the bottom of manuscript. It seems that the second writer added his part in the manuscript after the first parts had been written, as he registered that this medical practitioner had, and still was practicing the profession

## المقدمة

أولى الاندلسيون اهتهاما كبيرا في الطب على مدى العصور، وكان لهم دوراً بارزاً في هذا العلم، حتى دان الطب الحديث للمسلمين الاوائل بنظرياته وادويته وآلاته الجراحية لاسيها ما خلّفه الزهراوي في كتابه المشهور التصريف لمن عجز عن التأليف، وتذكر بعض مصادر تاريخ الطب ان اول من اشتهر بالطب في الاندلس أحمد بن أبان وهو من أهل قرطبة عاش في أيام الامير محمد ابن عبد الرحمن الاوسط الطب في الاندلس أحمد بن أبان وهو من أهل قرطبة عاش في أيام الامير محمد ابن عبد الرحمن الاوسط معه أدوية كان يحتفظ بسر تركيبها وحده ويبيعها باسعار باهظة، ولم تذكر مصادر التاريخ انه نفع أحدا بعلمه أو ترك تأليفا يتفع به. (٢) كذلك كان للنصارى حظ في هذا التاريخ اذ عاش في هذا العهد أيضا طبيبان أحدهما اسمه جواد النصراني الذي تنسب اليه بعض مجربات الادوية (٣) والثاني هو خالد بن يزيد بن رومان النصراني الذي يظهر أنه كان يزاول الجراحة وجبر الكسور في العظام فضلاً عن عمله بالادوية النباتية (١٠) ولم تك غرناطة بمعزل عن العالم الاسلامي كبغداد ودمشق والقاهرة والقيروان ربوعها العلماء والطلاب والمؤلفات والمذاهب والافكار.

وفي ميدان الطب ظهرت المؤلفات الطبية والتي وجدت طريقها الى الاندلس فاستفاد منها الأندلسيون، ومن تلك المؤلفات كتب أبي بكر محمد بن زكريا الرازي (٣٢٠هـ - ٩٣٢م) وصلت الاندلس في وقت مبكر واستفاد منها كبار مشاهير الاندلس، كابي القاسم الزهراوي، في كتاب التصريف. وكذلك القول في مؤلفات أبي جعفر أحمد ابن الجزار النصراني (٣٩٠هـ/ ٢٠٠٩م) فقد اطلع الزهراوي أيضا على معظم مؤلفاته (٥٠٠٠م)

# أولاً: - أهم الاطباء الذين ظهروا في الاندلس:

- 1. ابن الوليد المذهجي: هو عبد الله بن محمد بن عبد الله المذحجي من أهل قرطبة ورث الطب عن ابيه وجده، عاش في ايام الامير عبد الرحمن الداخل وحرص على علاجه وحفظ صحته (٢)
- ٢. جواد النصراني: أحد أطباء الاندلس المشهورين له ينسب اللعوق، وهو دواء مكون من أدوية مختلفة حسب الحاجة ممزوجة بسكر أو عسل أو غيره، وقد اشتهرت هذه الكلمة عند أطباء العصور الوسطى وعرفها الاورربيين بشكل (LOOK)(٧)
- ٣. أبن جلجل: أبو داود بن حسان الأندلسي يعد من أشهر أطباء الاندلس على الاطلاق، له عدة مؤلفات ولد في قرطبة (٣٢٩هـ/ ٩٤٠م)، وتوفى فيها بعد عام (٣٧٧هـ/ ٩٨٧م). (^^)

- 3. الزهراوي: أبو القاسم خلف بن عباس الزهراوي، والذي يعرف باللاتينية (Abulcasia)، وهو من أهل الفضل والدين والعلم نشاء بقرطبة، ودرس الطب على يد علمائها وبرع فيه حتى أصبح طبيب الحكم الثاني أبن عبد الرحمن الناصر توفي عام (٤٠٤هـ) أو سنة (٤٢٧هـ)، من أشهر مؤلفاته كتاب التصريف لمن عجز عن التأليف (٩٠).
- ٥. أبو جعفر الغافقي: هو أبو جعفر أحمد بن محمد أبن السيد الغافقي، من أهل قرطبة، له مؤلفات عدة، يعد من الاطباء البارزين في الاندلس. توفي عام (٥٦٠هـ/ ١١٦٥م). (١٠٠).
- ٦. أبن حسان: أبو جعفر أحمد الغرناطي، من أهل غرناطة له عدة مؤلفات، ذكره أبن أبي أصيبعة في طبقاته، توفي في القرن الثاني عشر الميلاد. (١١١)
- ٧. أبن خلصون: أبو عبد الله محمد بن يوسف بن خلصون من أطباء الاندلس المعدودين، وممن كان لهم باع في الطب وكتب كتاب في الطب يدعى كتاب الاغذية وحفظ الصحة، ولد بغرناطة وتوفي في سنة (٧٠١هـ/ ١٣٠٢م). (١٢)
- ٨. أبن خاتمة الانصاري: أحمد بن علي بن خاتمة الانصاري، شاعر وطبيب واديب، من أهل غرناطة عاصر لسان الدين بن الخطيب له كتاب في الطب يسمى تحصيل غرض القاصد في تفصيل المرض الوافد، توفي سنة (٧٧٠هـ/ ١٣٦٨م). (١٣)
- 9. أبن الخطيب الغرناطي: محمد بن عبد الله الخطيب، الوزير والشاعر والكاتب والطبيب والفيلسوف، من أشهر شخصيات الاندلس لقب بذي الوزارتين، قتل في المغرب في مدينة فاس سنة (١٧٧هـ/ ١٣٧٤م).

# ثانياً: - المؤلفات التي ألفت في مجال الطب:

- ١. طبقات الاطباء والحكماء لابن جلجل الفه سنة ٣٧٧هـ/ ٩٨٧ م. (١٥)
  - ٢. الادوية المفردة لابى جعفر الغافقي. (١٦)
- ٣. كتاب الكليات في الطب لابن رشد القرطبي توفي سنة ٩٥هـ/ ١١٩٨م (١١)
  - ٤. كتاب التصريف لمن عجز عن التاليف لابي القاسم الزهراوي. (١١٨)
- ٥. كتاب الفصول في الطب لابن ميمون القرطبي، توفي سنة ٢٠١هـ/ ٢٠٤م. (١٩)
  - ٦. كتاب عمل من طب لمن حب للسان الدين ابن الخطيب الغرناطي. (٢٠)
    - ٧. كتاب الاغذية وحفظ الصحة لابن خلصون. (٢١)

٨. تحفة المتسول وراحة المتأمل لابي عبد الله محمد بن أبي الحسن الشقوري. (٢٢)

# ثالثاً: - الشروط التي يجب توفرها في الطبيب

اهتم الاندلسيون بمهنة الطب أهتهاما كبيرا فوضعوا شروطاً ومنها:

١. منع ممارسة الطب أو الجراحة للذين ليس لديهم خبرة أو كفاءة في ذلك.

٢. منع تدريس الطب بغير علم وتجربة في الاختصاص.

٣. منع الطبيب من أخذ الدم من الشخص الا باذنه.

٤. إقتصار عملية تحضير الادوية على الاطباء الصيادلة او الخبراء (٢٣)

# رابعاً: صفات الطبيب

اما الطبيب فقد اشترطوا فيه عدة صفات اذا مااجتمعت في متعلم الطب عندها يصبح طبيباً ناجحاً نافعاً للمجتمع والانسانية عارفاً، عالماً بكل مايجري في جسد الانسان في صحته وسقمه محافظا على مهنتة محترماً مبادئها وقواعدها والاسس القائمة عليها. (٢٤) واهم هذه الشروط:-

١ . أن يحب الطبيب الله المحبة الصحيحة وينصرف اليه بجميع عقله، وازالة الجهل عن نفسه، والامر بالمعروف والنهي عن المنكر. (٥٦)

٢. تحمل المشاق والمذلة في الطب والتملق في طلب العلم للاستاذ، اذ قيل أن التملق في طلب العلم
 ٤: لا ذلة. (٢٦)

٣. ينبغي أن ينظر فيها أفنى الطبيب أيام زمانة.

٤. على الطبيب أن ينظر فيها إذا جالس العلهاء والمتكلمين وهل أخذ منهم ويعرف هل هو ممن يقرأ الكتب ويفهمها والاسيها اذا كانت كتب الفلاسفة وكذلك كتب الادب والعلوم النافعة. (٧٧)

٥. حـث المتعلم على التعمق في الطب فينبغي أن ينظر الى فصول السنة واثر كل منها على الصحة والتغيرات التي تعرض لها. (٢٨)

٦. عند تعلمه عليه ان يلازم الطبيب في البيارستان الذي يجتمع فيه حذّاق الاطباء بحيث يتعلم
 منهم ويتدرب على العلاج بين أيديهم. (٢٩)

# خامساً: - البيمارستانات (٣٠) في الاندلس

اهتم الأندلسيون بإنشاء البيمارستانات اذ أنشأها المسلمون في غرناطة وقرطبة واشبيلية، وغيرها وكانت محل استقطاب المرضى بكافة أعمارهم وأمراضهم، وقد اشار لوبون الى ان افضل المستشفيات

وارقاها هي تلك التي انشئت في الاندلس (٢١) وقد شيد في عهد السلطان االغرناطي محمد الخامس الغني بالله ويسمى بيارستان غرناطة الشهير مابين سنة (٧٦٦-٧٦٨هـ/ ١٣٦٥-١٣٦٧م). وربها كان هذا المستشفى اول ما بني في الانداس في مثل هذا المجال والاختصاص للمستشفى "وهذا مايمكن استجلاؤه في حجر الاساس الذي يقول ان الملك بهذا المبنى قد نفذ عملاً خيراً غير مسبوق منذ دخول الاسلام الى هذه البلاد". (٢٦)

# سادساً: - الطب عند المسلمين واثره على أوربا

تطّلع الأوروبيون الى العرب وحضارتهم في الاندلس على انهم اصحاب اليد الطولى في مشعل الحضاره وتسارعوا للاخذ من ذلك المعين النقي، اذ كانت الكنيسة متسلطة على المجتمعات الغربية وكانت تحول بينهم وبين العلوم التي يخالف تعاليمهم الكنسية، لذلك نشطت حركة الترجمة من العربية الى الاتينية لمحاولة ادخال علوم العربية لاسيها في الطب للاستفادة منها، فرسالة الكندي عن الأدوية المركبة أو اختيارات يعقوب أبو يوسف ابن اسحق الكندي (١٨٥ - ٢٥٢هـ/ ٢٠٨ - ٨٦٤م) للأدوية المحربة وهي الأقرباذين ترجمت من قبل جيرارد الكيرموني وطبعت الترجمة الاتينية تحت اسم. (De Medicinarum Compositarum Gradibus)) ويقال أن الذي ترجمها ارنالدوس فيلانوفانوس والذي يعد أول محاولة لتقدير الادوية المركبة Posology على أساس رياضي، (٢٣٠ وقد قام كل من اليهودي في عهد شارل الاول (٢٦٦ - ١٢٨٥م) على ترجمة كتاب الحاوي في الطب للرازي، كما قام موسى البالرومي وهو يهودي بترجمة عدد من الكتب العربية في الطب الى اللغات للوربية. (٢١٥ وكان لتلك الترجمة أثرها الواضح في تقدم علم الطب الاسباني ومن خلفها بقية أوربا، وقد أخذ الاسبان من العرب بعض المصطلحات التي تخص الطب، نظراً لتفوق العرب في هذا المجال، والتي منها: -

| Abbarraz                 | حب الرأس |
|--------------------------|----------|
| Aliaquim                 | الحكيم   |
| Anfien                   | أفيون    |
| Achague                  | الشكوش   |
| <sup>(٣٥)</sup> Aljombra | الخمرة   |

# سابعاً: - قراءة في الوثيقة المخطوطة

تنصب الدراسة في هذا البحث على وثيقة طبية مخطوطة مؤرخة في شهر ربيع الاول من عام ١٤٩٧ م اطلع عليها الباحث في إحدى مكتبات اسبانيا وهي أشبه بها تكون إجازة لمهارسة مهنة الطب وفق شروط وضعها الاندلسيون كشرط لمهارسة تلك المهنة الجليلة القدر وسنحاول في البداية ان نعطي وصفاً دقيقاً للمخطوطة من خلال وصفها الخارجي ومن ثم دراستها وتحقيقها. وفي البداية سنتناول فيها ما يلى:

# ١. وصف عام للوثيقة:-

الوثقية مستطيلة الشكل متساوية الاضلاع من أعلى شبه مخروطية الشكل من أسفل لوجود قص في طرفيها، وفي يمين الصفحة خرم بسيط يتخللها طي بسيط للوثيقة في المنتصف تقريباً منع من قراءة بعض كلماتها. الوثيقة تبتدي بالبسملة والصلاة على الرسول الاعظم محمد صلى الله عليه واله وصحبه وسلم، وهي شهادة بخبرة ومهارة وحذاقة الطبيب أبو الحسن على بن محمد ابن مسلم - من أهل غرناطة حسب اجازة شيخ من حي البيازين الواردة في المخطوطة - في ممارسة اختصاصه كطبيب عالج حالات مرضية مختلفة، بشهادة الشهود الموثقة شهاداتهم في الوثيقة، التي شهد عليها ووثق شهادة الشهود الحكم الشرعي في حي البيازين في غرناطة المدعو محمد بن يحيى بن الحاج، في شهر ربيع الاول من عام ٢٠١هـ/ ١٤٩٧م، أي بعد خمس سنوات من سقوط غرناطة، والطبيب أعلاه لاتوجد حوله اي معلومات في المصادر التاريخية التي وصلت الينا، لما الت اليه المصادر في تلك الفترة من حرق وطمس للتاريخ من قبل الاسبان. لذا تعد المعلومات حول تلك الحقبة شحيحة مقارنة بالحقب السابقة في الاندلس. وقد ذكر كاتب الوثيقة في مقدمة ديباجته تعريف مختصر بالطبيب، معتمداً على معرفته الشخصية به فاهمل التعريف به بشكل مفصلا، وركَّز على تسليط الضوء على معرفته بتداوي الامراض معدداً الامراض التي يحسن علاجها، ثم يذكر عدداً من الشهود المرضى الذين تعالجوا على يديه وعددهم اربعة وثلاثون شخصاً بأسمائهم الكاملة والقابهم ليعرفهم الناس ثم يذكر الغرض من التداوي فيذكر علة مراجعتهم اياه، بذكر نوع المرض ثم شهادتهم بشفائهم على يديه، شاكرين الله تعالى على شفائهم على يديه وشاهدين لـ ه بالحذاقة في ممارسة الصنعة، ثم ذكر على لسان هؤلاء عدد المرضى الذين كانوا يترددون على هذا الطبيب من خلال مشاهدة الشهود لمحل جلوسه واعداد أولئك وامراضهم وشهدوا لهم بشفائهم ايضا، وشهادتهم هذه تعضّد حسن براعته في الطب. ولم يكتف بهذا بل أورد شهادة بعضهم بعجز أطباء أخرين عن معالجة بعض الامراض وتصدي هذا الطبيب لعلاجهم ونجاحه في استطبابهم. وهذه الخطوة هي نوع من انواع اشاعة الاطمئنان لدى الناس ووثوقهم به وبمثابة اعطاء اجازة بمهارسة مهنته بعد هذا الكم الهائل من الذين شهدوا له بحذاقته الطبية، وكأنها يعد أختبارا من نوع اخر، لان المشهود فيه اعطى تطبيقاً عمليا في إثبات براعته في مجال اختصاصه. ويذكر كاتب الوثيقة أسمه هو كتب النيار والذي شهد كذلك بها شهد به الشهود المذكورين في الوثيقة من حذاقة الطبيب، وكتب كاتب أخر على جانب الوثيقة تاكيداً على مزاولة واستمرار الطبيب في معالجة مرضاه، وتحث الوثيقة وكاتب السطور الجانبية في الوثيقة وهو محمد البسطي على الاخذ بيد الطبيب للاجر والثواب. ويبدو ان هذا الكاتب قد اضاف كتابته على تلك الوثيقة بعد مدة من كتابة لانه يخبر عن الطبيب انه مازال يهارس مهنة الطب ومستمرا على ذلك.

# ٢: - متن الوثيقة المخطوطة

أ. أسم الطبيب: أبو الحسن علي بن محمد بن سالم.

ب. أسماء الذين عولجوا من قبل الطبيب وهم كُثر ذكرتهم الوثيقة المخطوطة.

ج. أسم الحكم الشرعي بحي البيازين: محمد بن يحيى بن الحاج.

د. اسماء الشهو د الموقعين: محمد واحمد

هـ. اسم كاتب الوثيقة: يحيى النيار.

و. الامراض التي عالجها

- معالجة الجروح: هي صناعة ينظر بها في "التعريف لاحوال بدن الانسان من جهة ما يعرض لظاهرة من أنواع التفرق في مواضيع مخصوصة وما يلزمه، وغايته إعادة العضو الى الحالة الطبيعية الخاصة به ". (٢٦٠) وعرفت الجراحة عند اطباء العرب في بداية امرها بـــ (صناعة اليد). (٢٦٠) وكان الحلاقون والحجامون في البداية يقومون بعمليات جراحية مثل الكي، والفصد، والبتر وتتم تحت إشراف الاطباء، والذين يستندون الى المعلومات التي ذكرتها كتب الطب. وقد اطلقت كلمة صناعة اليد على الجراحة بوصفها أنها تمارس باليد. (٢٨٠) ويعد أبو بكر محمد بن مروان بن زهر المتوفى سنة (٤٣٢هـ/ ١٠٧٧م) من أوائل الذين جمعوا بين الطب والجراحة في الاندلس. (٢٩٠)
- جبر الكسور: وهي من الاختصاصات المهمة والخطرة في الوقت نفسه وقد حذر منها الاطباء المتمرسين غيرهم من الاطباء المبتدئين، اذ يذكر الزهراوي هذا النوع من الاختصاص قائلاً: " الجبر بهذا الباب ايضا كثيراً ما يحتاج اليه في صناعة الطب، ويجبر الكسر والفك الحادثين في العظام

اعلموا يابني انه قد يدعى هذا الباب الجهال من الاطباء والعوام ومن لم يتصفح قط للقدماء فيه كتاباً ولا قرأ منه حرفا ولهذه العلة صار هذا الفن من العلم في بلدنا معدوماً واني لم الق فيه قط محسناً البتة وانها استفدت منه ما استفدت لطول قراءتي لكتب الاوائل وحرصي على فهمها حتى استخرجت علم ذلك منهها". (١٠٠)

- عرق النّسا: Sciatica هو أسم للمرض والألم الذي يكون في مفصل الورك ويمتد وحشي الساق وربيا أتصل بالقدم، وأما النّسا فهو أسم العرق بنفسه، بالتحريك والقصر، عرق من الورك الى الكعب. (١٤). وعالجه المسلمون قديها بان "يفصد من الجانب الوحشي عند الكعب، إما تحته، وإما فوقه من الورك إلى الكعب ويلف بلفافة أو بعصابة قوية، والأولى أن يستحم قبله، والأصوب أن يفصد طولا، وإن خفي، فصد من شعبة ما بين الخنصر والبنصر، ومنفعة فصد عرق النسا في وجع عرق النسا عظيمة". (٢١) وكان طبيبنا الموصى به يعالج هذا المرض الذي يعد من الامراض الصعبة العلاج اذ تذكر الوثيقة انه استطاع أن يعالج عدد من الحالات التي وثقت بالوثيقة، وكما اشارت له.
- كسر ورد الفك: النوع الاخر من الامراض التي كان يعالجها الطبيب أبو الحسن علي بن محمد هو مايتعلق بفك الانسان من خلع وكسر وقد قسم الخلع الى قسمين خلع بسيط وخلع تام وقد شرحها الزهراوي بقولة "قلما ختلع الفكان الافي الندرة، وتخلعها يكون على أحد وجهين، إما أن يزولا عن مواضعهما زولاً يسيراً فيسترخيا قليلاً، وإما أن ينخلعا تخلعاً تاماً كاملاً، حتى يسترخيا الى نحو الصدر، حتى يسيل لعاب العليل، ولا يستطيع إمساكه، ولا يطيق أن يطبق فكه، ويتلجلج لسانه بالكلام". ("كا) وعلاجه يكون باحدى طريقتين حسب انواعه اعلاه، فالنوع الاول وهو البسيط فيكون علاجه بسيط اذانه "يرجع في أكثر الاحوال من ذاته بأيسر شيء "(كا) وأما ان كان الخلع كاملاً "فينبغي أن يستعجل رده بسرعة ولا يؤخر البتة، وهو أن يمسك خادم رأس العليل، ويدخل الطبيب أبهام يده الواحدة في أصل الفك في داخل فمه، إن كان الفك من الجهة الواحدة، أو يدخل إبهامه جميعاً إن كان الفك من الجهتين، وسائر أصابع يديه من خارج يسوي بها، ويأمر العليل أن يرخي فكه، ويطلقهما للذهاب الى كل ناحية، والطبيب يسوى الفك حتى يرجع الى موضعة ". (١٠٤)

واما اذا ترتب على كسر الفك سقوط الاسنان فتعالج بطريقة دقيقة جداً اذ استخدم الزهراوي في علاج هذا المرض الخيوط الفضية والذهبية إذ يقول "إذا عرض للاضراس القدامية تزعزع وتحرك عن ضربة أو سقطة ولا يستطيع العليل العض على شيء يؤكل وعالجتها بالادوية القابضة ولم ينجح فيها العلاج فالحيلة فيها أن تشد بخيط ذهب أو فضة، والذهب أفضل من

الفضة لأن الفضة تتزنجر وتعفن بعد أيام والذهب باق على حاله ابداً لا يعرض له ذلك، ويكون الخيط متوسطاً في الرقة والغلظ على قدر ما يسع بين الاضراس وصورة التشبيك أن تأخذ الخيط وتدخل انثناءة بين الضرسين الصحيحين ثم تنسج بطرفي الخيط بين الاضراس المتحركة واحدة كانت او اكثر حتى تصل بالنسج للضرس الصحيح من الجهة الاخرى ثم نعيد النسج الى الجهة التي بدأت منها وتشد يدك برفق وحكمة حتى لا تتحرك البتة ويكون شدك الخيط عند اصول الاضراس لئلا يفلت، ثم يقطع الخيط الفاصل بالمقص وتجمعها وتفتلها بالجفت وتخفيها بين الضرس الصحيح والضرس المتحرك لئلا تؤذي اللسان، ثم تترك هكذا مشددة ما بقيت، فإن انحلت أو انقطعت شددتها بخيط آخر فيستمتع بها هكذا الدهر كله "ننه".

- دا الشوكة: يعد مرض أبو شوكة أو كها هو معروف باسم جدري الماء، بأنه من الأمراض الفيروسية التي تصيب الجلد، وهو من الأمراض التي يتصيب الكبار والصغار على حدد سواء، لكنه ينتشر بين الأطفال أكثر، وخصوصاً الأطفال في عمر الحضانة، والفيروس المسبب للإصابة هو أحد أنواع فيروسات الحمض النووي المزدوج الذي يؤثر على الأطفال وكبار السن، واسمه الفيروس النطاقي الحهاقي، وينتقل بطرق عدة أهمها الجهاز التنفسي، ويترافق هذا المرض بالكثير من الأعراض. (٧٤) وهو من الامراض التي عالجها الطبيب المعدة له هذه الوثيقة للشهادة بمهارته في معالجة مختلف الامراض، بعد ان عجز عن علاجها الحجامون بنص الوثيقة، والحجامون كانوا منتشرين في الاندلس، أكثر مهمتهم كانت في عمل حجامة بالفصد لانها كانت وحسب أطبائهم تنقي نواحي الجلد لاسيها من البدن. (٨٤) "والمحاجم قد تكون من القرون ومن الخشب ومن النحاس، ومن الزجاج، والحجامة تكون على وجهين، أحدهما بالشرط وإخراج الدم، والاخر الحجامة بلا شرط، وهذه الحجامة التي بلا شرط تكون على وجهين، إما ان تكون بغير نار وإما أن تكون بغير نار. "(٤٩)
- التواء أعصاب اليد: عالج طبيبنا المعرف به هذا النوع من الامراض التي عادة ما يصاحبها ورم في موضع الاتواء اذ يقول الزهراوي عن هذا النوع "كما يعرض تورم في الشريان والوريد، كذلك يعرض الورم في العصب إذا حدث فيه أو حدث عن تعب مفرط أو نحوه، ويكون أكثر ذلك في مواضع المعصمين أو العقب، كل موضع يتحرك فيه المفصل وهو ورم جاس يشبه لونه سائر الجسد، ويكون في أكثر الاحوال من غير وجع، وإذا ضُغط بشدة أحس فيه العليل بشدة، ولا يكون الورم مجتمعاً في عمق الجسد، بل يكون تحت الجلد وهو متحرك الى كل جهة، وليس يذهب الى قدام ولا الى خلف. فها كان منها في المفاصل فلا ينبغي أن يتعرض له بالحديد، فانه ربها أحدث زمانه، وما كان منها في الرأس أو في الجبهة فشق الجلد بمبضع، فان كان الورم صغيراً،

فامسكه بمنقاش، واقطعة من الاصل، وان كان كبيراً فعلقه بصنارة واسلخه ثم انزعه، واجمع الجراح بالخياطة، وعالجه حتى يبرأ إن شاء الله تعالى".(٥٠)

ج. منهجية الوثيقة :- الوثيقة المحققة بين ايدينا هي شهادة بخبرة ومهارة الطبيب أبو الحسن علي بن محمد بن مسلم في ممارسة اختصاصه كطبيب عالج حالات مرضية مختلفة، بشهادة الشهود للوثقة شهاداتهم طيا في الوثيقة، التي شهد عليها ووثق شهادة الشهود محمد الحكم الشرعي في حي البيازين في غرناطة، في شهر ربيع الاول من عام ٩٠٢هـ/ ١٤٩٧م، أي بعد خمس سنوات من سقوط غرناطة، والطبيب أعلاه لاتوجد حوله اي معلموات في المصادر التاريخية التي وصلت الينا، لما الت اليه المصادر في تلك الفترة من حرق وطمس للتاريخ من قبل الاسبان. لذا تعد المعلومات حول تلك الحقبة شحيحة مقارنة بالحق السابقة في الاندلس. وقد ذكر كاتب الوثيقة في مقدمة ديباجته تعريف مختصر بالطبيب، معتمداً على معرفته الشخصية به فاهمل التعريف به بشكل مفصلا، وركّز على تسليط الضوء على معرفته بتداوي الامراض معدداً الامراض التي يحسن مفصلا، وركّز على تسليط الضوء على معرفته بندي واورد شهوداً عددهم اربعة وثلاثنون شخصاً علاجها، ثم يورد عدداً من الذين تعالجوا على يديه واورد شهوداً عددهم اربعة وثلاثنون شخصاً على يديه، شاكرين الله تعالى على شفائهم على يديه وشاهدين له بالحذاقة في ممارسة الصنعة، ثم يديه، شاكرين الله تعالى على شفائهم على يديه وشاهدين له بالحذاقة في ممارسة الصنعة، ثم خير على لسان هؤلاء عدد الذين كانوا يترددون على هذا الطبيب وشهدوا له بشفائهم ايضا، وهذا فري عن معالجة بعض الامراض وتصدى هذا الطبيب لعلاجهم ونجاحه في معالجة مع معالي على معارين عن معالجة بعض الامراض وتصدى هذا الطبيب لعلاجهم ونجاحه في معالجة معض الامراض وتصدى هذا الطبيب لعلاجهم ونجاحه في معالجة معض الامراض وتصدى هذا الطبيب لعلاجهم ونجاحه في معالجة معض الامراض وتصدى هذا الطبيب لعلاجهم ونجاحه في معاجة أطباء

# ثامنا: - تحقيق نص الوثيقة

بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على سيدنا ومو لانا محمد وعلى اله وصحبه وسلم تسلياً شهوده الموضوعة أسمائهم عقب تار[يخ] ((٥) \_\_\_\_\_ ه يشهدون بمعرفة أبي الحسن علي بن محمد بن مسلم بعينه واسمه معرفة تامة. كافية وانه عارف بمعالجة الجراحات و تدويتها وجبر الكسور واحكام صناعتها ورد الفك ورم ما انفلت منها وعرق الانسى و تدبير ادويته. ودا الشوكة وإصلاح أضمدته وذلك كله بتوفيق الله لما أظهر على يديه من حكمته مستمراً على مرور الدهور والايام والشهور والاعوام فيستدل بذلك كله على كفايته وحسن براعت [و] (٢٥) من علم ما ذكر ويعرف من ذكر على نحو ما وصف قيدت بذلك شهادته مسؤلة منه في أوايل شهر ربيع الاول من عام اثنين و تسعاية عرفنا الله خيره و بركاته بمنه.

- ا) محمد بن محمد البلجي يشهد بانه وقع من (٥٠) وانكسر صلبه وانقطع في محزمه واصابه مسار بكتفه عالجه المشهود فيه المذكور فعافاه الله من ذلك على يديه بحول الله تعالى.
- ٢) وعثمن بن محمد الجيلود يشهد بانه أصابه جرح بيده فعالجه المشهود فيه المذكور وراه يعالج جملة من المعذورين فشفاه الله واياهم على يديه بحوله وقدرته.
- ٣) ومحمد بن أحمد الدمجوم عالجه المشهود فيه المذكور من ضربة (١٥٠) في رجله حتى برى على يديه بحول الله تعالى.
- ٤) وسعد بن أحمد (٥٠) بأن شاباً من جيرانه كان له جرح كبير (٢٠) فعالجه المشهود]فيه[ (٧٠) وعافاه الله على يديه وعاينه يعالج ]أكثر[ (٨٥) من ثلاثين معذوراً وشفاهم الله تعالى.
- ٥) وقاسم بن علي بن (٩٠) يشهد بأن بنته أصابها خلط جامد بذراعها أشر فت منه على الهلاك ورفع يده منها من كان يداويها وعالجها المشهود فيه فبرئت بحول الله على يديه.
- ٢) ومحمد بن عثمن بن (٢٠٠) يشهد بأنه وقع من على الحمار وانجرح بسبب الوقعة جرحاً كبيراً وعالجه المشهود فيه فبرى بحول الله.
- ٧) ومحمد بن أحمد القلنطاذه بانه أصابه جرح في رأسه وعالجه المشهود فيه المذكور فشفاه الله على يديه.
- $\Lambda$ ) وأحمد بن محمد الخط (۱۱) أصابه خلط بجبينه وانكسرت رجل أمه ورجل حافده (۱۲) له وعالجهم المشهود فيه ولبنت من جيرانه كا(ن) (۱۳) فيها جرح وبذراعها كسر فشفا الله الجميع بقدرته (وعلى) (۱۶) يديه.
- بن علي المؤذن بأن أبنه وقع من قامته وارتجع يده (١٦٠) فعالجه المشهود فيه المذكور فبري من ذلك بحول الله تعالى.
- ١) وعلي بن أحمد (٦٧) يشهد أيضا بأن حافدة له وقعت وانكسرت رجلها فعالجها المشهود فيه وبريت بحول الله تعالى على يديه.
  - ١١) ومحمد بن يوسف السهار بان أبنه انكسرت رجله وعالجه المشهود فيه فشفاه الله على يديه.
- ۱۲) وحسن بن سعید (یشهد بانه وقع)(۱۲ من ظهر حماره وانکسرت له ضلعاً (وعالجه)(۱۲) المشهود فیه فری بحول الله.
- ۱۳) ومحمد بن علي (<sup>۷۰)</sup> بان المشهود فيه عالج زوجة له من خلط بيدها <sub>(۷۱)</sub> برجلها فعافاها الله على يديه.
- ١٤) وعلي بن (٢٢) عبد الله بن محمد الجنان بان حافده انكسرت رجله وارتجع يده وكتفه وعالجه المشهود فيه فرى بحول الله تعالى وقدرته.
- ١٥) ومحمد بن أحمد الكوثر التوت أعصاب يده اليمني وعالجه المشهود فيه المذكور فبري بحول الله.

- ١٦) ومحمد بن أحمد العربي تكسرت يده ورده المشهود فيه المذكور وعالجه فبرى على أحسن حال على يديه.
- ۱۷) ويوسف بن محمد الحمي تكسرت يد ابنه في موضعين فرده المشهود فيه المذكور وعالجه حتى برى بحول الله.
- ١٨) وسعيد بن علي بن زيد كان له بيده دا الشوكة وعالجه بعض الحجامين بغرناطة أياماً فلم يقدرو على تدويته وأعرضوا عنه فعالجه المشهود فيه فبري على يديه بحول الله وقوته.
- ١٩) ومحمد بن علي البجاري يشهد بان زوجته أصابها عرق الانسى فعالجها المشهود فيه وبرئت بحول الله وعاينه يعالج ازيد من ستين معذوراً عافاهم الله على يديه.
- ٢) ومحمد بن محمد الحرا<sup>(٣٢)</sup> أصابته حبة في يده ولأخت له ومرض ابنه من <sup>(٢١)</sup> فعمل الخمسة وعالجهم فبروا على يديه بحول الله وراه يعالج جملة من المعذورين عافاهم الله على يديه.
- ٢١) واحمد بن محمد (٥٠) عاين المشهود فيه المذكور يعالج ثلاثة أناس أصابهم كسر بروا على يديه يحول الله.
- ٢٢) وعلي بن محمد بن أبي الجيش عاين المشهود فيه يعالج أزيد من ثلاثة معذورين منهم من كان محروقاً ومنهم من كان بكسر فك شفاهم الله على يديه.
  - ٢٣) وعلى بن محمد الاطيبس يشهد كشهادة الشاهد قبله.
    - ٢٤) وعلى بن أبراهيم الرقصوص يشهد أيضا كذلك.
      - ٢٥) وأحمد بن منصور العز يشهد أيضا كذلك.
- ٢٦) وعلي بن عبد الله الكتاني عاين المشهود فيه يعالج أزيد من خمسين معذوراً عافاهم الله (على) (٢٦) ديه.
- ۲۷) ومحمد بن محمد الرقبوخ عاين أناس معذورين منهم (۷۷) أزيد من ثلاثين منهم من كان مجروحا ومنهم من كان بكسر وفك وارتجاع شافاهم الله على يديه.
  - ٢٨) ويوسف بن محمد بن أبي الجيش يشهد كشهادة الشاهد قبله.
    - ٢٩) وأحمد بن علي القرموني يشهد أيضا كذلك.
    - ٠٠) وسعيد بن يوسف المروحي يشهد أيضا كذلك.
      - ٣١) وقاسم بن علي حنضان يشهد كذلك أيضا.
      - ٣٢) ومحمد بن محمد القجاني يشهد كذلك أيضا.
        - ٣٣) وأبراهيم بن علي الدعوص يشهد أيضا.
- ٣٤) وأحمد بن على المرج يشهد بان المشهود فيه عالج حافدا له من كسر في فك وبري على يديه باذن الله.

إعلم بإداء الشهود فوقه على حسب ذيولهم الثابت في الحكم الشرعي بالبيازين محمد (٧٨) بن يحيى ابن الحلم بإداء الشهود فوقه الله تعالى والسلام الكريم على من يقف عليه.

اعلم بإعمال الاعلام فوقه على حسبه(٧٩) وفقه الله.

محمد ... واحمد وفقه الله

(اسفل هذه الاسماء تواقيعهم)

الحمد لله وكاتبه يحيى النيار يشهد له بها يشهد المذكورين فوقه وانه من اهل المعرفة فيها ذكر فوقه والحمد لله والسلام على من يقف عليه ورحمة الله وبركاته.

(وكتبت كتابة جانبية على يمين الوثيقة جاء فيها)

الحمد لله تعالى والصلاة والسلام على سيدنا محمد واله من الرجل المشهود في عرضه استمرت صناعته وما زلنا نسمع الثناء عليه على السنة من احتاج الى العلاج والزما من عرفه سيما بهذه الصناعة فيطلب بمن يقف على منها والاخذ بيده ومشاركته وله في ذلك الاجر والثواب وكتب محمد البسطى كان الله تعالى له والسلام على من يقف عليه.

## نتائج البحث

أهتم الأندلسيون بالطب ونال اهتهاما واسعا من قبل الخلفاء والملوك والسلاطين ونتيجة لهذا الاهتهام فقد تطور تطوراً واضحاً على أيدي الاطباء من العرب والمسلمين الذين أضافوا له الشيء الكثير فاصبح علما متكاملاً من حيث التشخيص والعلاج. وبلغ ذروته في الازدهار والابداع على يد الزهراوي الذي يعد من ابرز اطباء العالم في عهد الدولة العربية الاسلامية في الاندلس، ومن خلال الوثيقة المخطوطة التي هي موضع الدراسة والتي عكست بعض اوجه الطب في الاندلس نستطيع ان نحدد أهم ما تناولته الوثيقة وكما يلى:

- ١. وضحت الوثيقة مدى اهتمام الاندلسيين بالطب والأطباء وحرصهم على معالجة مرضاهم عند امهر الاطباء.
- الحرص على ان يكون المشتغل بالطب من ذوي الخبرة والمارسة الفعلية وانعكس ذلك من خلال
   الشهود المعالج لهم فهم من شهدوا له بالكفاءة.
  - ٣. تعد هذه الوثيقة بمثابة شهادة ممارسة مهنته يسمح بموجبها للطبيب بمارسة مهنته.
    - ٤. حرصهم على ذكر الامراض التي تم معالجتها من قبل الطبيب المشهود فيه.
      - ٥. ركزّت الوثيقة على اسهاء المرضى وذكر امراضهم التي عولجوا منها.
- ٦. وذكرت الوثيقة شهود المرضى كذلك ومعاينتهم للحالات التي شاهدوها عند الطبيب والتي عالجها بنجاح واعداد هؤلاء المرضى.
- ٧. انتقدت الوثيقة ضمناً الحجّامون في الاندلس وعدم قدرتهم على معالجة المرضى لعدم اهليتهم لمارسة الطب.
  - ٨. لُوحظ من خلال الوثيقة كثرة ما يعالجه هذا الطبيب من أمراض مختلفة ذكرت في الوثيقة.
- ٩. حرص الاندلسيين على أهلية الاطباء من خلال تصديق هذه الاجازة من القضاة في حي البيازين وغيره.

#### الهوامش

- أبن جلجل، أبو داود سليمان بن حسان الاندلسي، (ت٣٧٧هـ/ ٩٨٧م)، طبقات الاطباء والجكماء، تحقيق فؤاد السيد، مطبعة المعهد الفرنسي للاثار، (القاهرة، ١٩٥٥م)، ص٣٩٩ أبن أبي أصيبعة، موفق الدين أبو العباس بن القاسم، (ت ١٦٨هـ/ ١٢٨٩م)، عيون الانباء في طبقات الاطباء، تحقيق، نزار رضا، منشورات دار مكتبة الحياة، (بيروت، ١٩٦٠م)، ج٣، ص ٥٥.
  - ٢. أبن جلجل، طبقات الاطباء والحكماء، ج٣، ص ٩٤.
    - ٣. المصدر نفسه، ج٣، ص٦٦-٦٧.
      - ٤. المصدر نفسه، ج٣، ص٦٥.
- الخطابي، محمد العربي، الطب والاطباء في الاندلس الاسلامية، دراسة وتراجم ونصوص، دار الغرب الاسلامي،
   (بيروت، ۱۹۸۸م)، ص ۱ ۱ .
  - ٦. عيسى، أحمد، معجم الاطباء، دار الرائد العربية، ط٢، (بيروت، ١٩٨٢م)، ص٥٠٨.
    - ٧. أبن جلجل، طبقات الاطباء، ص ٩٣ ٩٤.
- ٨. ينظر المقري، أحمد بن محمد بن أحمد التلمساني، (١٠٤١هـ/ ١٩٣٢م)، نفح الطيب في غصن الاندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين أبن الخطيب، تحقيق إحسان عباس، (بيروت، ١٩٨٨م)، ج٣، ص١٧٥.
- ٩. ينظر الحميدي، أبو عبد الله محمد بن أبي نصر، (ت٤٨٨هـ/ ١٠٩٠م)، جذوة المقتبس في ذكر ولاة الاندلس، تحقيق محمد بن تاويت الطنجي، الدار المصرية للتأليف والترجمة والنشر، (القاهرة، ١٩٥٢م)، ص ٢٠٨ ٢٠٩.
  - ١٠. ينظر المقري، نفح الطيب، ج٢، ص ٦٩١، ج٣، ص١٨٥.
    - ١١.أبن جلجل، طبقات الاطباء والحكماء، ص٥٣٥.
- ١٢. أبن الخطيب، محمد بن عبد الله الغرناطي، (٧٧٦هـ/ ١٣٧٤م)، كتاب الوصول لحفظ الصحة في الفصول، تحقيق مريا كنثيثيون فأثكز بنيتو، جامعة سلمنقة، (سلمنقة، ١٩٨٤م)، ص٥٠.
- ١٣. أبن الخطيب، الاحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق محمد عبد الله عنان، مكتبة الخانجي، (القاهرة، ١٩٧٣م)، ج١، ص٧٤٧-٢٤٧.
- ۱۵. أبن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، (ت۸۰۸هـ/ ۲۰۶۱م)، العبر وديـوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر، ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، مطبعة بولاق، (مصر، ۱۲۸۶م)، ج۷، ص ۱۳۵۱ح۳۶.
  - ١٥. أبن جلجل، طبقات الاطباء، كتاب المؤلف.
  - ١٦. ينظر المقري، نفح الطيب، ج٢، ص٦٩١، ج٣، ص١٨٥.
    - ١٧. ينظر الخطابي، الطب والاطباء، ج١، ص ٣٢١-٩٠٤.
      - ١٨.المرجع نفسه، ج١، ص ١١٣ و ٢٧٤.
        - ١٩. المرجع نفسه، ج١، ص ٢٦٦.
      - ۰۲. المرجع نفسه، ج۲، ص ۱۹۱ و ۲۳۸.
      - ٢١. أبن الخطيب، الاحاطة، ج٣، ص٢٥٦ و ٢٨٨.

- ۲۲. المصدر نفسه، ج۳، ص۷۹ و ۱۷۷.
- ٢٣. نــور الديــن، زرهوني، الطب والخدمات الطبية في الاندلس خلال القرن الســادس الهجــري / الثاني عشر الميلادي، مؤسسة شبان الجامعة، (الاسكندرية، ٢٠٠٦م)، ص٤٧.
- ٢٤. الشمري، نهاد نعمة مجيد الحسن، تاريخ الطب في قرطبة الاسلامية من سنة ٩٢هـ/ ٧١١م ٦٣٣هـ/ ٢٣٦، و١٢٣٦ رسالة ماجستىر غير منشورة، كلية التربية للبنات، جامعة بغداد، ٢٠٠٤م، ص ٥٦.
- ٢٥. الزهراوي، إسحاق بن علي، أدب الطبيب، مخطوطة محفوظة في مكتبة مركز أحياء التراث العلمي العربي، جامعة بغداد، برقم ٩، ورقة ٩.
- ٢٦. الاصم، محمد بن عبد الله، رسالة في مختصر الطب، مخطوطة محفوظة في دار المخطوطات العراقية، برقم ٢٩٤٨٩، ورقة ٢.
  - ۲۷.الرازي، ابو بكر محمد بن زكريا (ت٢٠هـ/ ٩٢٥م).
- ٢٨ . المنصوري في الطب، تحقيق حازم البكري، منشورات معهد المخطوطات العربية للتربية والثقافة والعلوم، (الكويت، ١٩٨٧ م)، ص ٢٩.
  - ۲۹. الزهراوي، أدب الطبيب، ورقة ۸.
  - ٣٠. أبن ماسوية، يوحنا الدمشقى، (ت ٢٤٣هـ)، النوادر الطبية، (القاهرة، ١٩٣٤م)، ص ٣٢.
- ٣١. البيهارستان : هي كلمة فارسية مكونة من مقطعين (بيهار) وتعني مريض و (ستان) أي مكان، وتعني مكان المرضى. ينظر: أبن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن أحمد الافريقي، (ت ٧١١هـ/ ١٣١١م)، لسان العرب، تحقيق يوسف الخياط، دار لسان العرب، (ببروت، بلات)، مادة بيهارستان.
  - ٣٢. لوبون، غوستاف، حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، مطبعة عيسى الحلبي، (القاهرة، ١٩٦٩م)، ص٤٩٣.
- ٣٣. موراليز، الفاريز دي وايرويست، جيرون، البيارستانات والمستشفيات، ترجمة هبدة قاسم، بحث منشور ضمن كتاب أبن خلدون البحر المتوسط في القرن الرابع عشر، مكتبة الاسكندرية، (القاهرة، ٢٠٠٧م)، ص ٢٨٦.
- ٣٤. الاهواني، أحمد فؤاد، الكندي فيلسوف العرب، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والنشر، (مصر، بلات)، ص ٢٣١.
- ٣٥. السمك، عبد الكريم بن أبراهيم، الطب والاطباء في الحضارة الاسلامية قراءة في كتاب عيون الانباء في طبقات الأطباء لابن أبي أصيبعة، مجلة أحوال المعرفة، ع ٦٧، السنة ١٩، ٢٠١٤ م، ص ٥٧.
- ٣٦. ينظر حولها الدراجي، عدنان خلف سرهيد، التأثير الحضاري المتبادل بين الاندلس الاسلامية وأسبانيا النصر انية، مطبعة حميثرا، (مصر، ٢٠١٧م)، ص٣٩٦.
- ٣٧. أبن القف، أمين الدولة أبي الفرج أبن موفق الدين بن يعقوب، (ت٦٨٥هـ/ ١٢٨٦ م). العمدة في الجراحة، حيدر أباد الدكن، (الهند، ١٣٥٦هـ)، ج١، ص٤.
  - ٣٨. الجرجاني، علي بن محمد الحسيني، (٨١٦ه -/ ١٤١٣م)، التعريفات، (مصر، ١٩٣٨م)، ص١١٨.
- ٣٩. فراج، عز الدين، فضل العلماء المسلمين على الحضارة الاوربية، دار الفكر العربي، (بيروت، ١٩٧٨م)، ص ٢٤٣.
  - ٤ . أبن أبي أصيبيعة، عيون الانباء، ص ٤٢٥.

- ١٤ .الزهراوي، أبو القاسم خلف بن عباس، (ت٠٠٠هـ/ ١٠٠٩م)، التصريف لمن عجز عن التاليف، مخطوطة محفوظة في متبة مركز أحياء التراث العلمي والعربي في جامعة بغداد تحت رقم (٢٢) ن ق٢، ورقة ٤٤٥.
- 23. أبن الحشاء، أحمد بن محمد ابن الحسن، (ت ٦٤٧هـ)، مفيد العلوم ومبيد الهموم، وهو تفسير الألفاظ الطبية واللغوية الواقعة في الكتاب المنصوري للرازي، نشراه وصححاه عن بعض النسخ المخطوطة جورج س. كولان و هـ. ب.ج. رنو، (مطبوعات معهد العلوم العليا المغربية الجزء الحادي عشر، رباط الفتح، المطبعة الاقتصادية، المغرب الاقصى، ١٩٤١م)، ص٩٨.
- ٤٣ .أبن سينا، أبو علي الحسين بن علي بن سينا، (ت ٢٨٥ه)\_، القانون في الطب، تحقيق محمد أمين الضنّاوي، دار الكتب العلمية، (بروت، ١٩٩٩م)، ص ٢٩٧.
  - ٤٤. الزهراوي، التصريف، ص٦٨٧.
    - ٥٥. المصدر نفسه، ص ٦٨٧.
    - ٤٦. المصدر نفسه، ص ٦٨٧
    - ٤٧. المصدر نفسه، ص ٢٩١.

#### https://:weziwezi.com

El Kitab al-tibb al-gaštali al-malüki García Sánchez y C. Alvarez de Morales CIENCIAS DE LA NATURALEZA EN AL-ANDALUS ,VII Editados, CONSEJO SUPERIOR DE IN-VESTIGACIONES CIENTÍFICAS ESCUELA DE ESTUDIOS ÁRABES, GRANADA, 2004,p.75.

- ٤٨. الزهراوي، التصريف، ص ٤٢٤.
- ٤٩. الزهراوي، التصريف، ص٥٥٥ ٢٥٦.
- ٥. طي في الوثيقة افقد الكلمة حرفين وضعنا ما يناسب المعني.
- ٥٠. خرم في الوثيقة افقد الكلمة حرفين وضعنا ما يناسب المعني.
  - ٥٢. كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.
  - ٥٣. كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.
  - ٥٤.كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.
  - ٥٥.كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.
  - ٥٦. كلمة اقتضاها السياق العام للجملة.
- ٥٧. كلمة اقتضاها السياق العام للجملة من خلال نظيراتها في فقرة الشهود السابقين والاحقين لوجود طي في أصل الكتاب.
  - ٥٨.كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.
  - ٥٩. كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.
  - ٠٠. كلمة ناقصة لوجود طي في أصل الكتاب.

٦١. كلمة اقتضاها السياق العام للجملة لوجود طي في أصل الكتاب.

٦٢. كلمة اقتضاها السياق العام للجملة لوجود طي في أصل الكتاب.

٣٦. كلمة اقتضاها السياق العام للجملة لوجود طي في أصل الكتاب.

٦٤. كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.

٦٥.كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.

٦٦. كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.

٦٧. جملة اقتضاها السياق العام لوجود طي في الوثيقة.

٦٨. مقدار كلمة مبهمة نتيجة لتلف بالوثيقة وضعت هذه الكلمة لمناسبتها السياق العام.

٦٩. كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.

٧٠. كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.

٧١. كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.

٧٢. الكلمة مبتوره بسبب تلف بالوثيقة أصابها نتيجة طيها.

٧٣. كلمتان مبهمتان لم نتعرف عليهما.

٧٤.كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.

٧٠. كلمة تناسب السياق العام للوثيقة لوجود تلف بطرفها.

٧٦.كلمة مبهمة لم نتعرف عليها.

٧٧. توقيع غير مقروء لهذا الاسم.

٧٨. تواقيع باسم محمد واحمد.

#### قائمة المصادر والمراجع

- ابن أبي أصيبعة، موفق الدين أبو العباس بن القاسم، (ت ١٦٨ هـ/ ١٢٨٩م).
- ١. عيون الأنباء في طبقات الاطباء، تحقيق، نزار رضا، منشورات دار مكتبة الحياة، (بيروت، ١٩٦٠م).
  - الاصم، محمد بن عبد الله.
  - ٢. رسالة في مختصر الطب، مخطوطة محفوظة في دار المخطوطات العراقية.
    - الاهواني، أحمد فؤاد.
  - ٣. الكندي فيلسوف العرب، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والنشر، (مصر، بلات).
    - الجرجاني، على بن محمد الحسيني، (١٤١٣ه ـ/ ١٤١٣م).
      - ٤. التعريفات، (مصر، ١٩٣٨م).
    - ابن جلجل، أبو داود سليان بن حسان الاندلسي، (ت٣٧٧هـ/ ٩٨٧م).
  - ٥. طبقات الاطباء والحكماء، تحقيق فؤاد السيد، مطبعة المعهد الفرنسي للأثار، (القاهرة، ١٩٥٥م).
    - أبن الحشاء، أحمد بن محمد ابن الحسن، (ت٦٤٧هـ)
- ٦. مفيد العلوم ومبيد الهموم، وهو تفسير الألفاظ الطبية واللغوية الواقعة في الكتاب المنصوري للرازي، نشراه وصححاه عن بعض النسخ المخطوطة جورج س. كولان و هـ. ب.ج.رنو، (مطبوعات معهد العلوم العليا المغربية الجزء الحادي عشر، رباط الفتح، المطبعة الاقتصادية، المغرب الاقصى، ١٩٤١م).
  - الخطاب، محمد العربي.
- ٧. الطب والاطباء في الاندلس الاسلامية، دراسة وتراجم ونصوص، دار الغرب الاسلامي، (بيروت، ١٩٨٨م).
  - ابن الخطيب، محمد بن عبد الله الغرناطي، (٧٧٦هـ/ ١٣٧٤م).
  - ٨. الاحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق محمد عبد الله عنان، مكتبة الخانجي، (القاهرة، ١٩٧٣م).
- ٩. كتاب الوصول لحفظ الصحة في الفصول، تحقيق مريا كنثيثيون فأثكز بنيتو، جامعة سلمنقة، (سلمنقة، 19٨٤م).
  - الحميدي، أبو عبد الله محمد بن أبي نصر، (ت٤٨٨هـ/ ١٠٩٠م).
- ١٠ جذوة المقتبس في ذكر ولاة الاندلس، تحقيق محمد بن تاويت الطنجي، الدار المصرية للتأليف والترجمة والنشر، (القاهرة، ١٩٥٢م).
  - ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، (ت۸۰۸هـ/۲۰۱۹م).
- ١١. العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، مطبعة بولاق، (مصم، ١٦٨٤م).
  - الدراجي، عدنان خلف سرهيد.
  - ١٢. التأثير الحضاري المتبادل بين الاندلس الاسلامية وأسبانيا النصر انية، مطبعة حميثرا، (مصر، ١٧٠م).
    - الرازي، ابو بكر محمد بن زكريا (ت٣٢٠هـ/ ٩٢٥م).
- 17. المنصوري في الطب، تحقيق حازم البكري، منشورات معهد المخطوطات العربية للتربية والثقافة والثعافة والعلوم، (الكويت، ١٩٨٧م).
  - الزهراوي إسحاق بن على، أبو القاسم خلف بن عباس (ت٠٠٤هـ/ ١٠٠٩م).
  - ١٤. أدب الطبيب، مخطوطة محفوظة في مكتبة مركز أحياء التراث العلمي العربي، جامعة بغداد.

- ١٥. التصريف لمن عجز عن التاليف، مخطوطة محفوظة في متبة مركز أحياء التراث العلمي والعربي في جامعة بغداد تحت رقم (٢٢).
  - السمك، عبد الكريم بن أبراهيم.
- ١٦. الطب والاطباء في الحضارة الاسلامية قراءة في كتاب عيون الانباء في طبقات الأطباء لابن أبي أصيبعة، مجلة أحوال المعرفة، ع ٢٧، السنة ٢٠١٤ م.
  - ابن سينا، أبو على الحسين بن على بن سينا، ت(٢٨ هـ).
  - ١٧. القانون في الطب، تحقيق محمد أمين الضنّاوي، دار الكتب العلمية، (بيروت، ١٩٩٩م).
    - الشمرى، نهاد نعمة مجيد الحسن.
- ١٨. تاريخ الطب في قرطبة الاسلامية من سنة ٩٢هـ/ ٧١١م ٦٣٣هـ/ ١٢٣٦، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية للبنات، جامعة بغداد، ٢٠٠٤م.
  - عيسى، أحمد.
  - ١٩. معجم الاطباء، دار الرائد العربية، ط٢، (بروت، ١٩٨٢م).
    - فراج، عز الدين.
  - ٠٠. فضلَّ العلماء المسلمين على الحضارة الأوربية، دار الفكر العربي، (بيروت، ١٩٧٨م).
  - ابن القف، أمين الدولة أبي الفرج أبن موفق الدين بن يعقوب، (ت٦٨٥هـ/ ١٢٨٦م).
    - ٢١. العمدة في الجراحة، حيدر أباد الدكن، (الهند، ١٣٥٦هـ).
      - لوبون، غوستاف.
    - ٢٢. حضارة العرب، ترجمة عادل زعبتر، مطبعة عيسى الحلبي، (القاهرة، ١٩٦٩م).
      - ابن ماسوية، يوحنا الدمشقى، (ت ٢٤٣هـ).
        - ٢٣. النوادر الطبية، (القاهرة، ١٩٣٤م).
      - المقري، أحمد بن محمد بن أحمد التلمساني، (١٤١١هـ/ ١٦٣٢م).
- ٢٤. نفح الطيب في غصن الاندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين أبن الخطيب، تحقيق إحسان عباس، (بروت، ١٩٨٨م).
  - ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم بن أحمد الافريقي، (ت١٣١١هـ/١٣١١م).
  - ٢٥. لسان العرب، تحقيق يوسف الخياط، دار لسان العرب، (بيروت، بلات)، مادة بيهارستان.
    - موراليز، الفاريز دي وايرويست.
- 26. جيرون، البيهارستانات والمستشفيات، ترجمة هبدة قاسم، بحث منشور ضمن كتاب أبن خلدون البحر المتوسط في القرن الرابع عشر، مكتبة الاسكندرية،(القاهرة، ٢٠٠٧م).
  - نور الدين، زرهوني.
- ٢٧. الطب والخدمات الطبية في الاندلس خلال القرن السادس الهجري / الثاني عشر الميلادي، مؤسسة شبان الجامعة، (الاسكندرية، ٢٠٠٦م).
- 28. <a href="https://weziwezi.com">https://weziwezi.com</a>
- 29. El Kitab al-tibb al-gaštali al-malüki García Sánchez y C. Alvarez de Morales CIENCIAS DE LA NATURALEZA EN AL-ANDALUS, VII Editados, CONSEJO SUPERIOR DE INVESTIGA-CIONES CIENTÍFICAS ESCUELA DE ESTUDIOS ÁRABES, GRANADA, 2004.



المخطوطة الطبية

# الفصل الثالث: وثائق أندلسية دراسة وتحقيق

#### المستخلص:

يه مدا البحث بدراسة وتحقيق بعض الوثائق ذات المواضيع المختلفة، والتي توثق لحقبة زمنية محددة في سلطنة غرناطة وما بعدها، الوثائق تبين للباحثين معرفة صيغة كتابة العقود، واللغة الدراجة في ذلك الوقت فضلا عن معرفة الاحوال الاقتصادية المتعلقة بالوثائق في تلك الفترة، وتعد من المصادر المهمة في هذا الجانب لانها كتبت من قبل شهود عيان.

#### **Abstract**

Interested in this research study and achieve some of the threads of various documents, which document a specific period of time in the Kingdom of Granada and Beyond, documents the researchers found knowledge formula writing contracts, and language bike at that time as well as knowledge of economic conditions related to documents in that period, and is one of the sources important in this aspect because it was written by eyewitnesses

#### المقدمة

الحمد لله والصلاة والسلام على خير عباد الله محمد بن عبد الله (صلى الله عليه واله وسلم) وعلى الله الطيين الطاهرين وصحبه المنتجبين الاخيار.

بين ايدينا مجموعة من الوثائق التي تنتمي الى الحقبة الاخيرة من تواجد المسلمين الاندلسيين في شبه جزيرة ايبريا، الوثائق عبارة عن خليط منوع من المواضيع تتراوح بين بيع وشراء ووثيقة عن تبادل مودة بين مسلم ونصراني اسباني، تلك الوثائق وغيرها أستطعت الحصول عليها أثناء زيارتي المتكررة الى اسبانيا.

تعد كتابة العقود واحده من اهم الامور التي أهتم المسلمون بكتابتها أهتماماً كبيرا جدا انطلاقاً من اهتمامهم بتنظيم الحياة العامة للمسلمين وتنظيم حياتهم بصورة دقيقة، لانها تحفظ حقوق الافراد من كل جحود أو انكار، وقد استرسل السرخسي (ت٤٨٣هـ/ ١٠٩٠م) في وصف اهميتها اذ اشار الى عدة اوجه منها:

اولا:- التحرز عن العقود الفاسدة: لان المتعاملين ربها لا يهتديان الى الاسباب المفسدة ليتحرزا عنها، فيحملهما الكاتب على ذلك إذا رجعا إليه ليكتب.

الثاني: - قطع المنازعة: فإن الكتاب يصير حكماً بين المتعاملين، ويرجعان إليه عند المنازعة، فيكون سبباً لتسكين الفتنة، ولا يجحد أحدهما حق صاحبه، مخافة أن يخرج الكتاب، ويشهد عليه بذلك، فيفتضح في الناس.

الثالث :- صيانة الاموال: حيث أمر الله تعالى بصيانتها ونهى عن إضاعتها فقال تعالى: (وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِل ).(١).

رابعاً:- رفع الارتياب: فقد يشتبه على المتعاملين إذا تطاول الزمان مقدار البدل، ومقدار الاجل، فاذا رجعا الى الكتاب لا يبقى لواحد منهما ريبة، وكذلك بعد موتها تقع الريبة لوارث كل واحد منهما بناءً على ما ظهر من عادة أكثر الناس في أنهم لا يؤدون الامانة على وجهها(٢).

وقد خصه الله تعالى بكتابه العزيز بعده ايات قرانية، تبين اهمية حفظ تلك الوثائق على مر الزمن حتى يرجع اليها المتكاتبون فيا بعد، ومنها ققوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيُكْتُب بَيْنكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلاَ يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُب كَاتِبٌ إِلْعَدْلُ وَلاَ يَبْخَسْ مِنْهُ شَسيْناً فَإِن كَمَا عَلَمَهُ اللهَ وَلاَ يَبْخَسْ مِنْهُ شَسيْناً فَإِن

كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَـفِيهاً أَوْ ضَعِيفاً أَوْ لاَ يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ وَاسْنَتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاء أَن تَضِلَّ إَحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى ﴾ (٣).

واكد الله تعالى حول موضوع الشهود ﴿ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ ﴾ (١). وقوله تعالى ﴿ وَأَشْهِدُوا ذَوِيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ (١).

وهذا التاكيد من قبل الله تعلى ما هو الالتاكيد اهمية التوثيق في هذه المواضع .وحرص العلماء ان تتوفر في العقد عدة امور منها ما يخص الكتّاب ومنها ما يخص الشهود، أما في خص الكتاب فقد أشترطوا فيه عدة أمور، اذ صرح الغرناطي (ت ٥٧٩ هـ/ ١١٨٣م) حول هذا الموضوع قائلا: "يعتبر في الموثق عشر خصال، متى عرى عن واحدة منها لم يجز أن يكتبها وهي أن يكون مسلما عادلا مجتنبا للمعاصي سميعا بصيرا متكلما يقظا عالما بفقه الوثائق سالما من اللحن و أن تصدر عنه بخط بين يقرأ بسرعة و سهولة، بألفاظ بينة غير محتملة و لا مجهولة "(١).

واما ما يخص الشهود فقد روعي في ادائها احد عشر شرطاً" تعتبر في الشاهد حين اداء شهادته وحين كتب شهادته ان شهد على خطه، وحين الشهادة على شهادته، فمن عري عن واحد منها لم تجز شهادته وهي: أن يكون عدلاً بالغاً حراً يقظانا، ولا يكون عدوا للمشهود عليه ولا يكون بينه وبين المشهود له أبوة ولا صهر والا يكون في عياله ولا في حجره أو مديانا له واختلف هل من شروطه أن يكون مالكا أمر نفسه? والا يكون عدو الوصى المشهود عليه أو لاخيه ؟ "(٧).

وفيها يخص الوثيقة فقد اشترطوا فيها ان تكون "بالفاظ بيّنة، غير محتملة ولا مجهولة، لان الالفاظ قوالب المعاني ومنها اقتناصها، وهي المكاشفة عنها "(^).

الوثائق كتبت بالخط الاندلسي المميز والذي يختلف عن الخط المشرقي أختلافا يجعل معه من الصعب علينا أن نقراء ما لُبس علينا نتيجة لخصوصية ذلك الخط، ومن أوجهه هذا الاختلاف بين الخطين ما ذكره الداني (٣٧١-٤٤٤هـ) بقوله:" قال أبو عمرو: أهل المشرق ينقطون الفاء بواحدة من فوقها، وأهل المغرب ينقطون الفاء بواحدة من تحتها والقاف بواحدة من فوقها، وكلهم أراد الفرق بينها بذلك"(٩). ومن الفروق ايضا الالف وهذا الفرق نجد التنصيص عليه عند الشريشي في شرحه لعبارة الحريري صاحب المقامات قائلاً: "عانقته عناق الالف للام يريد صورة للام، يريد صورة لام ألف بالخط الكوفي وهما بذلك الخط متعانقان متلازمان من الاعلى الى الاسفل، اما بخط المغاربة فلا معانقة بينها الافي الطرفين، وربا وقعت في بعض هذا الخط كالصليب وفي بعضه لا

التقاء بينهما البتة "(۱۰). و لاسيما وانها كتبت من قبل اشخاص غير معنيين بالخط، وعادة ما كانوا يكتبونها من غير مراعاة ضوابط الكتابة، اذ خلت الكلمات من النقاط وربها سقطت بعض الاحرف من غير قصد من الكاتب. فضلا عن هذا أن بعض الكلمات كتبت بلهجة أهل الاندلس التي تكلم عنها ابن الخطيب قائلا: - "وألسنتهم فصيحة عربية يتخللها غرب كثير وتغلب عليهم الامالة [١١] ((١١) وهو ما يجعل من الصعوبة نوعا ما ان نتعرف على كلامهم، حتى ان بعضهم قد عاب على اهل الاندلس تلك الطريقة في الكلام قائلا: - "فها يُرتجى من قوم تغيرت السنتهم وأقوالهم وتبدلت سيرهم واحوالهم ... لا فرق عندهم بين الفلك والفلق و لا بين الملك والملق ،والخيل والخنق، والشرك والشرق، والدرك والمدرق "(١١). وهو دليل على ان اللغة العربية قد اصابها هذا الوهن في اللهجة الدارجة في غرناطة في تلك الفترة ربها بسبب مجاورتهم للاسبان، مما انعكس سلباً على تلك الوثائق لانها كتبت بهذه الظروف التي مرت بها اللغة، وجعل من الصعوبة نوعاً ما من التعرف على بعض الكلمات لاسيها الاعلام المخوافية والالقاب وبعض الكلمات الدارجة التي ذكرتها تلك الوثائق. والاهم من هذا هو ورود شخصيات أسبانية تعسر علينا التعرف عليهم بسبب تلك المشكلة . يضاف الى ذلك عدم تشابه رسوم الحروف اذ تختلف الخطوط من وثيقة الى اخرى ، لتباين شخوص كاتبيها ، فظلا عن انها كتبت بفترات زمنية متفاوتة.

وتاتي اهمية هذه الوثائق اذانها تعد شاهد حي يوثق الحدث لحظة وقوعه، وكتبت بلهجة أهل الاندلس الدارجة لتكون وثيقة لا تقبل الشك والتزوير لا بتعادها عن الاهواء والميولات الشخصية اذان التاريخ الذي وصل اليناكتبه بعضهم بميولات واهواء ورغبات شخصية يتناغم مع توجه المؤرخ وخلفيته الفكرية والاجتهاعية والدينية والسياسية، وهذه الوثائق عاشت مع المجتمع أنذاك فسجلها اصحابها كها هي من غير زيادة ولا نقصان، وفضلا عن هذا فقد قيدت بحضور شهود عدول شهدوا على صحتها، وايضا فقد سلطت الضوء على عقود أهل غرناطة الشرعية في البيع والشراء ونوعية هذه العقود فتذكر فيها الشخصيات المتعاقدة ولقبه ذاكراً في بعض الاحيان مهنة هولاء فمنهم القاضي والقائد والفقية ... وغيرهم، فضلاً عن المكان المباع اذاكان دار او بستان أو غير ذلك وما يحده من اماكن فتذكر في العقد حدود هذه العقار المباع من كل الاتجاهات، وايضا فقد سلطت هذه الوثائق الضوء على العملة الغرناطية المتداولة في ذلك الوقت فتذكر تفاصيل العملة منها تعاملهم بدنانير الذهب ودنائير الفضة، فصّل القول بها أبن الخطيب قائلاً: -" وصرفهم فضة خالصةٌ وذهبٌ إبريزٌ طيب محفوظ ودرهمٌ مربع الشكل من وزن المهدي القائم بدولة الموحدين في الأوقية منه سبعون درهما يختلف الكتب فيه. فعلى عهدنا في شق "لا إله إلا الله محمد رسول الله" وفي شق آخر "لا غالب درهما لكترف الكتب فيه. فعلى عهدنا في شق "لا إله إلا الله محمد رسول الله" وفي شق آخر "لا غالب

إلا الله غرناطة ". ونصفه وهو القيراط في شق "الحمد لله رب العالمين "وفي شق وما النصر إلا من عند الله. ونصفه وهو الربع في شق "هدى الله هو الهدى ". وفي شق العاقبة للتقوى. ودينارهم في الأوقية منه ستة دنانير وثلثا دينار وفي الدينار الواحد ثمن أوقية وخمس ثمن أوقية وفي شق منه قل اللهم مالك الملك بيدك الخير ويستدير به قوله تعالى "إلهكم إله واحدٌ لا إله إلا هو الرحمن الرحيم ". وفي شق الأمير عبد الله يوسف بن أمير المسلمين أبي الحجاج بن أمير المسلمين أبي الوليد إسهاعيل بن نصر أيد الله أمره. ويستدير به شعار هؤ لاء الأمراء لا غالب إلا الله. ولتاريخ تمام هذا الكتاب في وجه "يا أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقوا الله لعلكم تفلحون". ويستدير به لا غالب إلا الله. وفي وجه الأمير عبد الله الغني بالله محمد بن يوسف بن إسهاعيل بن نصر أيده الله وأعانه، ويستدير بربع بمدينة غرناطة حرسها الله "(١٤).

ومن خلال بعض الوثائق التي حققها لوثينا نرى أنها تذكر ان الدينار الذهبي يعادل سبعة ونصف من الدنانير الفضية، والدينار الذهبي يساوي خمس وسبعون درهماً فضياً وكان الدرهم هو وحدة العملة الفضية المتداولة، ودينار الفضة يساوي عشرة دراهم فضية (١٠٠٠ وهي التي ذكرت في الوثائق التي بين أيدينا بقولهم دنانير من الفضة العشرية، وعليه يستنتج لوثينا المعادلة الاتية: -

دينار ذهبي واحد = ٧،٥ من الدنانير الفضية = ٥٧ درهماً فضياً (٢١)٠

و"اما أوزان تلك العملات فقد كانت الدنانير تزن ٢،٦٠ جرامات، أما نصف الدينار فكان يرن ٢،٣٥ جراماً، مع وجود بعض القطع الصغيرة من الذهب المسهاة الدنانير الصغيرة (الدينارينز) وكانت مربعة الشكل وأوزان ضئيلة لم تتجاوز ٢،٠٠ جراماً، أما الدراهم فكان يصدر درهماً ونصف درهم وربع درهم وثمن درهم بأوزان ١،٥٠، ٥٥، ٥، ٢، ٢٠٠ جراماً على التوالي، وكل هذه العملات كانت تحافظ على الشكل المربع لدرهم الموحدين ولكن بتغيرات في الكتابة لتواكب عصر الاصدار"(١٠٠).

وبقي ان نقول أن الباحث أستفاد من كتاب وثائق عربية غرناطية من القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي لمحققه سيكو دي لوثينا، صاحب الفضل في جمع تلك الوثائق وتحقيقها.

وتاتي تلك الاستفادة من ان معظم الوثائق تاتي على نسق واحد في كتابة عقود البيع والشراء أذ انها تكون ذات صيغة واحدة تعد شرعية اي أن عملية البيع والشراء لا تتم الا بتلك الصيغة المعدة سلفاً لمثل هذه المعاملات فقارن الباحث بينها وبين ما توفر لديه من وثائق، ومن خلال تلك المقارنة استطاع الباحث قراءة ما أُبهم عليه من كلمات في تلك الوثائق نظرا لتماثلها كما أسلفنا. وقد رتب الباحث تلك

الوثائق ترتيباً تاريخياً اذان تلك العقود كانت تذيل بتواريخ لكتابة العقود. وقام الباحث كذلك بترقيم كل سطر من المخطوطة وفق عدد الكلمات في المخطوطة . كذلك عرفنا بعض الاعلام الجغرافية من مدن واماكن ذكرتها الوثائق معولين على شهرة تلك الاماكن من جهة وورودها بالمعاجم الجغرافية من جهة اخرى، او تعريفها من خلال الوثيقة نفسها بها حملته من وصف مقتضب لتلك الاماكن، واعتهادنا على الوثائق هنا جاء بعد ان لم نتمكن من ايجاد تلك الاعلام بالمعاجم الجغرافية. وضُمن البحث نهاذج لتلك الوثائق للاطلاع عليها من قبل الباحثين لمعرفة نوعية الخط المستعمل وكيفية صياغة تلك العقود.

## الوثائق

## الوثيقة الاولى

#### وصف عام للوثيقة:

- ١. تبداء الوثيقة: بالبسملة والصلاة على الرسول محمد (صلى الله عليه واله وسلم).
  - ٢. كتبت الوثيقة: بالخط الاندلسي.
  - ٣. تتكون الوثيقة: من إثنى عشر سطرا.
    - ٤. نوع الوثيقة: عقد بيع وشراء دار.
  - ٥. المشترى: أبو جعفر أحمد بن سعيد الاشكاز.
  - ٦. البائع: عائشة بنت أبو عثمان سعد الحنيني.
    - ٧. الموقع: ربض البيازين في غرناطة.
      - ٨. المبلغ: ثلاثون دينار ذهب نقداً.
  - ٩. التاريخ: السابع من جمادي الثانية من عام ٨٣٦هـ/ ٢٨ يناير -١٤٣٣م.
    - ١٠. تنتهي بامضاءات غير مقروءة .

- ١. بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى اله وسلم.
  - ٢. أشترى أبو جعفر أحمد بن سعيد الاشكز من عائشة أبنة

- ٣. أبي عثمن (عثمان) (١٨) سعد الحنيني جميع الدار الكائنة بالكدية (١٩) من
- د بض البيازين (۲۰) خارج غرناطة المحروسة قبليها (۲۱) و جوفيها (۲۲) و غربيها
  - ٥. الطريق وشرقيها الرابطة (٢٣) بحقوقها كافة ومنافعها
  - عامة اشتراً تاماً بثمن عدته ثلاثون دينرا (٢٤) من الذهب بالصرف
    - ٧. المعتاد قبضتها البائعة بجملتها وصارت ببدها وابراته منها
    - ٨. اتم ابرا وبذلك خلص للمشتري تملك مشتراه خلوصا تاما على
      - ٩. السنة في ذلك والمرجع بالدرك (٢٥) وبعد النظر والتقليب
    - ١٠. والرضا وعرفا قدره واشهدا به من عرفهما بحال صحة وجواز
      - ١١. في السابع لشهر جماده الثانية عام ستة وثلاثون وثمان
        - ١٢. مائه (امضاء غير مقروءة.)

## الوثيقة الثانية:

## وصف عام للوثيقة:

- ١. تبداء الوثيقة بالبسملة والصلاة على الرسول محمد واله.
  - ٢. كتبت الوثيقة بالخط الاندلسي.
  - ٣. تتكون الوثيقة من عشرين سطراً.
  - ٤. نوع الوثيقة: عقد بيع وشراء دار.
  - ٥. المشتري: أبو عبد الله محمد بن علي العراش.
    - ٦. البائع: عائشة بنت محمد بن أبي شامه.
      - ٧. الموقع: غرناطة.
    - ٨. الثمن: تسعة عشر دينارا من الذهب.
- ٩. التاريخ: الثاني لذي القعدة عام ٨٥٣هـ/ ١٦ ديسمبر ١٤٤٩م.
  - ١٠. تنتهي بامضاء غير مقروءة.

- ١. بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على محمد وعلى اله وسلم
  - ٢. أشترى أبو عبد الله محمد بن على العراش من عائشة
  - ٣. بنت محمد بن أبي شامة جميع المصرية (٢١) الكائنة بقرب
- مسجد البصيلي من السند (۲۷) من غرناطة المحروسة قبليها
  - ٥. بطزالة جوفيها العشاب شرقيها الجرف والزقاق
  - ٦. غربيها الزقاق وطزالة بحقوقها وحرمها ومدخلها
    - ٧. ومخرجها وكافة منافعها اشترا تاما بثمن قدره
  - ٨. تسعة عشر دينرا من الذهب بالصرف المعتاد قبضتها
    - ٩. البائعة وصارت بيدها وبراته منها أتم ابرا وبذلك
  - ١٠. خلص للمشتري تملك المبيع خلوصاً تاما على السنة
- ١١. في ذلك والمرجع بالدرك وبعد النظر والتقليب (والرضا)(٢٨)
  - ١٢. والعلم بانها للبناء والاصلاح بشق وبق مجرفة (مركونة)(٢٩)
- ١٣. مطمرة المرحاض ومرحاضها مشترك مع العشاب و(الحائط) (٣٠٠)
  - ١٤. الذي بالجهة القبلية مشترك مع طزالة وبين المصرية
  - ١٥. المبيعة وبين مسكن طزالة لما قناة لماء الغرس فرضيها
  - ١٦. المشترى كذلك والتزمها وعرفا قدره واشهدا به من
  - ١٧. عرفهما بحال صحة وجواز في الثاني لذي القعدة عام
  - ١٨. ثلاثة وخمسين وثماني مائه وبالمصرية المبيعة ارى بقرب من
  - ١٩. طزالة وبمسكن طزالة ارى يضربها فرضيها كذلك والتزمها
    - ٠٢. وفي تاريخه والاشهاد. (امضاء غير مقروء).

## الوثيقة الثالثة:

#### وصف عام للوثيقة:

- ١. تبداء الوثيقة بالبسملة والصلاة على الرسول محمد واله.
  - ٢. كتبت الوثيقة بالخط الاندلسي.
- ٣. تتكون الوثيقة من اربع فقرات ثلاث منها في الصفحة الاولى والرابعة بظهرها.

## الفقرة الاولى من الوثيقة في الصفحة الاولى.

- ١. تتكون من احدى عشر سطراً.
- ٢. نوع الوثيقة: عقد بيع وشراء بور.
- ٣. المشتري: أبو عبد الله محمد بن سعيد مهدي.
  - ٤. البائع: أبراهيم بن أبي القاسم التونسي.
    - ٥. الموقع: الربيط في غرناطة.
- ٦. الثمن: خمسون دينار من الفضة والدنانير العشرية منجماً والباقي تدفع على دفعات.
  - ٧. التاريخ: السابع عشر من ذي الحجة من عام ٨٨٧هـ / ٢٦ يناير -١٤٨٣م.
    - ٨. تنتهي بامضاءات غير مقروءة.

- ١. بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على سيدنا محمد واله
- ٢. أشترى المكرم ابو عبد الله محمد بن سعيد مهدى من المقدم
- ٣٠. ابراهيم ابن أبي القاسم التونسي جميع البور الكائن بالربيط (٣١) من خارج غرناطة
- ٤. المحروسة قبلية الحمى وجوفية الشاقي وشرقية المجر وغربية الحمى بحقوقه وحرمه
  - ٥. ومدخله ومخرجه وكافة منابعه اشترا تاماً بثمن قدره خمسون دينرا
  - ٦. من الفضة والدنانير العشرية من السكة الجديدة قبض البائع منها ومن صفتها

- ٧. عشرين دينرا وابرا المشتري من ذلك أتم ابرا والباقي تدفع عند انقضا شهر (من) (٣٢) تاريخه
  - ٨. وبذلك خلص للمشترى تملك مشتراه خلوصا تاما على السنة في ذلك
  - ٩. والمرجع بالدرك وبعد النظر والتقليب والرضا وعرفا قدره واشهدا به
  - ١٠. من عرفهما بحال صحة وجواز في السابع عشر لشهر ذي الحجة متمم عام سبعة
    - ١١. وثمانين وثماني مائه امضاءات غير مقروءة.

#### الفقرة الثانية من الوثيقة في الصفحة الاولى.

- ١. تتكون الفقرة من خمسة أسطر.
- ٢. قبض مبلغ من المال من قبل البائع وقدره خمسة عشر دينارا من الفضة والدنانير العشرية.
  - ٣. التاريخ: الثاني عشر من ذي الحجة لعام ٨٨٧ه/ ٢١- يناير ١٤٨٣م.
    - ٤. تنتهي بتواقيع غير مقروءة.

#### التحقيق الخاص بهذه الفقرة:

- ١. الحمد لله قبض البايع المذكور اعلاه من المشترى المذكور اعلاه
  - ٢. من الثمن المذكور فيه خمسة عشر دنيرا من الفضة والدنانير
- ٣. العشرية من السكة الجديدة وصارت بيده وابراه من ذلك اتم
- ٤. ابراء وعرف قدره وشهد عليه بذلك من عرفه بحال صحة وجواز في الثاني
- ٥. والعشرين لذي الحجة متمم عام سبعة وثمانين وثماني مائة .تواقيع غير مقروءة.

## الفقرة الثالثة من الوثيقة في الصفحة الاولى.

- ١. تتكون الفقرة من خمسة أسطر.
- ٢. قبض البائع دفعة أخرى من المبلغ المتبقي على المشتري وقدره سبعة دنانير ونصف من الفضة والدنانير العشرية.
  - ٣. التاريخ: التاسع عشر لمحرم للعام الهجري ٨٨٨هـ/٢٦ فبراير ١٤٨٣م.
    - ٤. تنتهي بتواقيع غير مقروءة.

#### التحقيق الخاص بهذه الفقرة

- ١. الحمد لله قبض البائع المذكور فوقه من المشتري منه من الثمن فيه
- ٢. سبعة دنانير ونصف دينار من الفضة والدنانير العشرية من السكة
- ٣. الجديدة وصارت بيده وابراه من ذلك اتم ابراء وعرف قدره وشهد عليه
- ٤. بذلك من عرفه بحال صحة وجواز في التاسع عشر لمحرم فاتح عام ثمانية وثمانين
  - ٥. وثماني مائه . (تواقيع غير مقروءة).

#### الفقرة الرابعة والاخيرة والتي كتبت بظهر الوثيقة.

#### التحقيق الخاص بهذه الفقرة

- ١. تتكون الفقرة من اربعة أسطر.
- ٧. قبض الدفعة النهائية والمتبقة بذمة المشتري من قبل البائع.
- ٣. التاريخ: الحادي عشر من صفر للعام الهجري ٨٨٨هـ/٢٦ فبراير ١٤٨٣م.
  - ٤. تنتهي بتواقيع غير مقروءة.

#### التحقيق:

- ١. الحمد لله تخلص البائع بمحولة من المشترى بمحولة من بقية الثمن
  - ٢. تخلصا تاما بقبض مستوفياً على كهال وتمام وعرف قدره وشهد
- ٣. عليه بذلك من عرفه بحال صحة وجواز في الحادي والعشرين لصفر
  - ٤. عام ثمانية وثمانين وثماني مائة . (تواقيع غير مقروءة).

#### الوثيقة الرابعة:

- ١. تبداء الوثيقة بالبسملة والصلاة على الرسول محمد واله .
  - ٢. كتبت الوثيقة بالخط الاندلسي.
  - ٣. تتكون الوثيقة من اثنا عشر سطراً.

- ٤. نوع الوثيقة: عقد بيع وشراء كروم.
- ٥. المشتري: أبو الحسن على بن أبراهيم المديني.
- ٦. البائع: اخوه عبد العزيز بن أبراهيم المديني.
  - ٧. الموقع: جبل عين الدمع بغرناطة.
  - ٨. الثمن: تسعون ديناراً من الذهب.
- ٩. التاريخ: التاسع من رجب للعام الهجري ٨٨٨هـ/ ١٢ اغسطس ١٤٨٣م.
  - ١٠. تنتهي بامضاء جانبي غير مقرو.

- ١. بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على سيدنا محمد واله
- ٢. أشترى المكرم أبو الحسن على بن ابراهيم المديني من شقيقهِ عبد العزيز
  - ٣. جميع الكرم بجبل عين الدمع خارج الحضرة قبلية الصندل وجوفيه
- ٤. ابن الفقيه وشرقيه شقيق المتبايعيين محمد وغربيه مخدع بحقوقه وحرمه
- ٥. ومدخله ومخرجه اشترا تاما بثمن قدره تسعون دينرا من الذهب بصرف الفضة
  - ٦. المعتاد من السكة البالية المطبوعة قبضها البائع بجملتها وصارت بيده
- ٧. وابرءاه منها اتم ابرا وخلص بذلك للمشتري تملك مشتراه اتم خلوص واعمه على السنة
  - ٨. والمرجع بالدرك ولم يبق للبائع فيه بقية حق بوجه ولابحال وبعد النظر والتقليب
    - ٩. والعلم بانه بعل فرضيه بذلك والتزمه وبلازمة المخزني وعرف قدره
  - ١٠. واشهدا به من عرفه بحال صحة وجواز في التاسع لرجب الفرد المبارك من عام
    - ١١. ثمانية وثمانون وثمان مايه.
    - ١٢. (امضاء جانبي غير مقروء).

## الوثيقة الخامسة

#### وصف عام للوثيقة:

- ١. تبداء الوثيقة بالبسملة والصلاة على الرسول محمد واله.
  - ٢. كتبت الوثيقة بالخط الاندلسي.
  - ٣. تتكون الوثيقة من تسعة اسطر.
  - ٤. نوع الوثيقة: عقد بيع وشراء فدان أرض.
    - ٥. المشتري: فاضل بن سعيد المولود.
      - ٦. البائع: أحمد بن محمد الحاج.
      - ٧. الموقع: الطفير خارج غرناطة.
  - ٨. الثمن: أربعة دنانير ذهب بصرف الفضة.
- ٩. التاريخ: شعبان من عام ١٤٨٠هـ/ اغسطس ١٤٨٥م.
  - ١٠. (تنتهي بامضاءات غير مقروءة).

- ١. بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على سيدنا محمد واله
- اشترى المكرم فاضل بن سعد المولود من أحمد بن محمد الحاج
- ٣٠. جميع الفدان السقوي بطفير  $(^{(77)})$  بل البعلي  $(^{(17)})$  السفلي خارج غرناطة قبليه عبد الله  $(^{(97)})$  جوفية الاحباس شرقية
  - ٤. الوادي غربية الشرقى وبحقوقه وحرمه ومدخله ومخرجه اشتراء تاما بثمن
  - ٥. قدره احد واربعون دينرا من الذهب بصرف الفضة المعتاد من السكة الجديدة قبضها
- ٦. وأبراه منها وبذلك خلص للمشتري تملك ماذكر على السنة والمرجع بالدرك وبعد التقليب
- ٧. والعلم بانه (رمله ومجر سيل) (٣٦) ويضر به الوادي فرضيه كذلك والتزمه وبلازمه وعرفا معا

- ٨. قدره واشهدا به على نفسها في الصحة والجواز وعرفها في (مستفتح) (٣٧) شعبان من عام تسعين
  - ٩. وثمان مائه فيه ملحق بل البعلي صح به . (امضائين غير مقروئين).

## الوثيقة السادسة

#### وصف عام للوثيقة:

- ١. تبداء الوثيقة بالبسملة والصلاة على الرسول محمد واله.
  - ٢. كتبت الوثيقة بالخط الاندلسي.
  - ٣. تتكون الوثيقة من أثنى عشر سطراً.
  - ٤. نوع الوثيقة: عقد بيع وشراء غرفة.
  - ٥. المشترى: فاطمة بنت أحمد الجنان.
  - ٦. البائع: أبو عبد الله محمد بن عبد الله الرندي.
    - ٧. الموقع: حي البيازين في غرناطة.
    - ٨. الثمن: ستة عشر دينار فضية عشرية.
- ٩. التاريخ: الرابع والعشرين من صفر لعام ٩٠٥هـ/ ٢٩ سيتمبر ١٤٩٩م.
  - ١٠. تنتهي بامضاء غير مقروءة.

- ١. بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على سيدنا محمد وعلى اله وسلم
  - ٢. اشترت العجوز المباركة فاطمة بنت احمد الجنان من
- ٣. المكرم الافضل ابي عبد الله محمد بن عبد الله الرندي جميع الغرفة
  - ٤. الكاينة بقرب مسجد ششونه بالبيازين قبليهما المريني
  - ٥. وجوفيها ابن فرج وشرقيها الزقاق وغربيها الموقر بثمن

- ٦. قدره ستة عشر دينارا فضية عشرية قبضها البايع وصارت
  - ٧. بيده وابراها منه ابراً تاماً وبذلك خلص للمشتري تملك
- ٨. الغرفة المذكورة خلوصاً تاماً وعلى السنة والمرجع بالدرك
- ٩. وبعد النظر والتقليب والرضا وعرف قدره واشهد بذلك
- ٠١. من عرفهما بحال صحة وجوار في الرابع والعشرين لصفر
  - ١١. عام خمسة وتسعمائة. (امضاءات غير مقرؤة)
  - ١٢. (ثلاث كلمات اشبه بالامضاء غير مقروءه)

#### الوثيقة السابعة

#### وصف عام للوثيقة:

#### الصفحة الاولى:

- ١. تبداء الوثيقة بحمد الله تعالى (٣٨).
  - ٢. كتبت الوثيقة بالخط الاندلسي.
- ٣. تتكون الوثيقة من أربعة عشر سطراً افقي وثلاثة اسطر جانبية وعي الوحيده من الوثائق التي
   كتبت هذه الصورة.
  - ٤. نوع الوثيقة: تجديد ولاء بين مسلم ونصراني.
    - الطرف الاول: أبو عبد الله لطف الله.
  - ٦. الطرف الثاني: قردنال (الكاردنال) لم يذكر اسمه سوى القاب التفخيم والتبجيل له.
    - ٧. الوسيط وحامل الرسالة: محمد العبادي.
    - ٨. التاريخ: عاشر شهر ربيع الثاني لعام ٩١٨هـ/ ٢٤ يونيو ١٥١٢م.
      - ٩. امضاء غير مقروءة مكتوب في اعلى اليمين من الصفحة الاولى.

#### التحقيق

- ١. الحمد لله ولا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم
  - ٢. السيد الاجل الاعز الاحب الافضل الاكمل
    - ٣. القردنال اكرمه الله بعد السلام عليكم
    - ٤. والسؤال عن كافة احوالكم اجراها الله
- ٥. على ما يسركم ويرضيكم نحن على صحبتكم وحفظكم
  - ٦. ورعى جانبكم لانكم عندنا في ذاك المكان
  - ٧. بمنزلة الصاحب الصديق وعوض منا وجراية
    - ٨. علينا عند السلطان المعظم الكبير القدر
  - ٩. دُن هرّ ادوا نصره الله و لا عندنا الا محبته وصحبته
    - ١٠. وقربه والوفاء بها عملنا معه بنية خالصة
    - ١١. وجاءنا كتابكم صُحبة ثقتنا وأمين سرنا
    - ١٢. سيد محمد العُبّادي وعرفنا من محبتكم في جانبنا
  - ١٣. وما عملتم في حقنا وفي قضاء حوايجنا وما عملتم
- ١٤. مع قائدنا سيد محمد العبادي من الخير والفرح والاكرام

#### ثم يكتب الكاتب ثلاثة اسطر جانبية اولها

- ١. الله يجازيكم خير هذا ظننا فيكم الحمد لله الذي ما خابت محبتنا فيكم
- ٢. الله يعيننا على مكافاتكم ولا قوة الا بالله وكتب المتوكل على الله ابو عبد الله لطف الله
  - ٣. وكتب في عاشر ربيع الثاني عام ثمانية عشر وتسع مائة عرفنا الله خيره.
    - ٤. امضاء في الجانب الاعلى الايمن من هذه الصفحة غير مقروء.

## الصفحة الثانية (ظهر الصفحة)

## وفي ظهر الصفحة كتب عليها سطر واحد:

١. السيد الاجل الاعز الاحب القرطنال اكرمه الله.

## الوثيقة الثامنة

#### وصف عام لوثيقة:

- ١. تبدي الوثيقة باحرف مبهمة ترمز الى شي لم افهمه
  - ٢. تبداء الوثيقة بحمد الله.
  - ٣. كتبت الوثيقة بالخط الاندلسي.
  - ٤. تتكون الوثيقة من سبعة اسطر.
    - ٥. نوع الوثيقة: سداد دين.
    - ٦. الرامي: أبراهيم عطية.
    - ٧. القابض: أبراهيم البوري.
    - ٨. التاريخ: خلت منه الوثيقة.
    - ٩. تنتهي بامضاء غير مقروءة.

- ١. ع م مح / (٣٩)
- ٢. الحمد لله تحاسب الرامي أبراهيم
- ٣. عطية والقابض أبراهيم البوري أعزهما الله في مدة من ثلاثة وأربعين
- شهراً آخرها شهر ذي الحجة متمم عام (۱٤٠) و تبقى للرامي المذكور قبل
  - ٥. القابض المذكور بالعدد المخرج ولكن ذلك بغير موافقة
  - ٦. القابض حتى يتأمّل نفسه في ذلك فيها بين القابض وبين
- ٧. مكرى الحمام بالسباطيرين المعلم احمد التلمساني وكمل في عشرة جمدي الاولى عام (١٤)
  - وتم هذا وكان الحساب بالحضرة. امضاءات غير مقروءة.

#### الخاتمة

- 1. أهتم البحث في ابراز الجوانب الاقتصادية من خلال الوثائق الاندلسية نظراً لما فيها من معلومات قيمة في هذا المجال.
  - ٢. ذكر كتاب الوثائق الاسعار التي بيعت بها البساتين والغرف وغيرها.
- ٣. كتبت الوثائق في كثير من فقراتها بلهجة اهل الاندلس الدارجة، وهي تعرفنا على بعض المفردات التي كانت متداولة في ذلك الوقت وامكننا التعرف عليها.
  - ٤. اعتناء كتبت الوثائق بتاريخ انشائها بدقة كبيرة باليوم والشهر والسنة.
- ٥. اهتمام الكتاب بكتابة اسماء البائعيين والمشتريين وباسمائهم الكاملة والقابهم التي اشتهروا بها.
- 7. حدّد كتاب الوثائق المواقع الجغرافية للبساتين والغرف والفداديين وذلك بتحديد موقعهم جغرافيا شرقا وغربا وشهالا وجنوبا، وهو مايسهل على الباحثين تحديد تلك الاماكن بالنسبة لغرناطة.
- الملاحظ على تلك الوثائق انها امتازت بتشابهها في المقدمات والخواتيم، من حيث اسلوبها وصياغتها.
- ٨. كتبت الوثائق من قبل بعض الاشخاص بخط سي وخالي في بعض الاحيان من النقاط،
   و تشابك الخطوط احياناً، مما عسم قراءة بعض الكلمات.
- ٩. صعوبة قراءة بعض الكلمات احياناً مما اضطر الباحث الى قراءتها كما هي يساعدها في بعض الاحيان ان الكلمات كتبت بلهجة اهل الاندلس الدارجة، وهي من الصعوبة بحيث يصعب على الباحث قرائتها.
- ١. تنتهي تلك الوثائق بتواقيع لاولي الشأن من اصحاب الوثائق، وعادة ما تكون تلك التواقيع باسفل الكتاب، وفي بعض الاحيان تاخذ جانبا من الوثيقة.

#### الهو امش

- ١ سورة البقرة: الآية: ١٨٨.
- ٢ محمد بن أحمد بن أبي سهل، (٤٨٣هـ/ ١٠٩٠م)، المبسوط، دار المعرفة، (بيروت، ١٩٩٣م)، ج٠٣، ١٦٨.
  - ٣ سورة البقرة: الآية: ٢٨٢.
    - ٤ سورة النساء: الآية: ٦.
    - ٥ سورة الطلاق: الآية: ٢.
- آبو اسحاق ابر اهيم بن الحاج أحمد بن عبد الرحمن، (ت ٥٧٩هـ/ ١١٨٣ م)، الوثائق المختصرة، أعداد مصطفى
   ناجى، مركز احياء التراث المغربي، (الرباط ، ١٩٨٨ م)، ص١٩٣.
  - ٧ المصدر نفسه، ص ١٠.
- الونشريسي، ابو العباس احمد بن يحيى بن عبد الواحد، (ت٩١٤هـ/ ١٥٠٨م)، المنهج الفائق والمنهل الرائق والمعنى اللاثق بآداب الموثق وأحكام الوثائق، تحقيق لطيفة الحسني، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، (المغرب، ١٩٩٧م)، ص ٣٣.
- ٩ أبو عمرو عثمان بن سعيد، (ت٣٧١-٤٤٤هـ)، المحكم في نقط المصحف، تحقيق عزة حسن، دار الفكر، ط٢،
   (لبنان،١٩٩٧م)، ص٣٧.
- أبو العباس احمد بن عبد المؤمن القيسي، شرح مقدمات الحريري، تحقيق أبو الفضل أبراهيم، المكتبة العصيرية،
   (بيروت، بلات)، ج٣، ص١٣٦.
- ۱۱ الامالة: هي ان تنحو بالفتحة نحو الكسرة وبالالف نحو الياء، في غير قلب خالص ولا اشباع مبالغ فيه، مثل باب تلفظ بيب. ينظر غالا، انطونيو، غرناطة بني نصر، ترجمة، رفعت عطفة، دار ورد للطباعة، (دمشق، ۲۰۰۹)، ص ٢٠٠٥.
- ۱۲ محمد بن عبد الله بن سعيد بن علي بن أحمد السّلهاني (ت٧٧٦هـ/ ١٣٧٤م)، الاحاطة في اخبار غرناطة، تحقيق يوسف على الطويل، دار الكتب العلمية، (بيروت، ٢٠٠٣م)، ج١، ص١٣٤.
- ١٣ مجهول، من القرن السابع الهجري / الثالث عشر الميلادي، طرفة الظريف في اهل الجزيرة وطريف، تحقيق، محمد بن شريفة، مجلة كلية الاداب والعلوم الانسانية ،ع١٠(١٩٧٧ م)، ص ٣٧.
  - ١٤ ابن الخطيب، الاحاطة، ج١،ص ٣٩.
- ١٥ لويس سيكودي، وثائق عربية غرناطية من القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي، معهد الدراسات ألإسلامية، (مدريد،١٩٦١م)، ص١٨.
  - ١٦ المصدر نفسه، ص١٨.
- ١٧ البرتو كانتو، الاندلس وعملاتها، بحث منشور في كتاب روائع أندلسية إسلامية، ترجمة صبري التهامي، المجلس الاعلى للثقافة، (القاهرة،٢٠٠٤م)، ص١٣٦.
  - ١٨ عثمان: كتبت بالرسم القراني.
  - ١٩ الكدية: الكدية في اللغة المكان المرتفع من الارض، وهي موقع قرب غرناطة.
- ٢٠ ربض البيازين: بالاسبانية Albaicin يقع في مدينة غرناطة وهو احد أشهر احياء غرناطة يقع شرقي غرناطة، يشتهر بكثرة العارة فيه، وكان يخرج منه نحو خمسة عشر الف مقاتل. ينظر القلقشندي، شهاب الدين ابو احمد بن على، (ت٢١٨هـ/ ١٤١٨م)، صبح الاعشى في صناعة الانشا، شرح وتعليق محمد حسين شمس الدين ويوسف

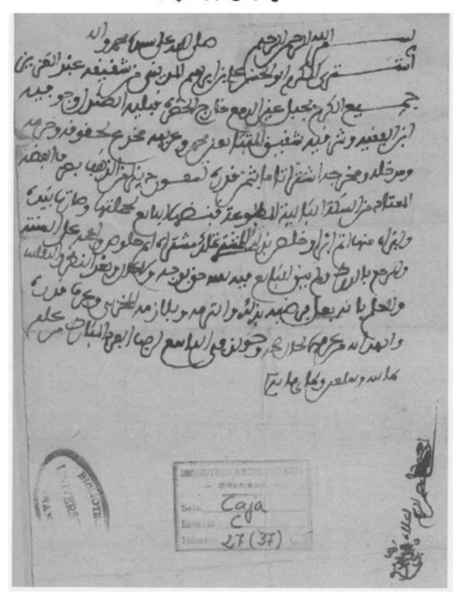
- الطويل، دار الكتب العلمية، (بيروت،١٩٨٧م)، ٥،ص٧٠٠٠.
- ٢١ قبلي: جهة الجنوب. ينظر دوزي، رينهارت، تكملة المعاجم العربية، ترجمة د. محمد سليم النعيمي، دار الشؤون الثقافية العامة، (العراق، ١٩٩٧ م)، ج٨، ص١٧٧.
- ٢٢ جوفي: جهة الشال. كما يتضح من السياق، اذ ان بصدد ذكر الجهات الاربعة للدار فذكر جميع الجهات وبقية جهة الشال وهي المقصوده مذه الكلمة.
- ۲۳ الرابطة: ملجا يسكنها الزهاد، وينصرفون فيه الى العبادة، أو هي زاويه أو دير، او احيانا تطلق على المسجد خارج المدينة. ينظر دوزي، تكملة المعاجم، ج٥، ص٧٢.
- ٢٤ تكتب هذه الكلمة في بعض الاحيان هكذا وتاتي بعدها كلمة دينار في اغلب الاحيان ولا اعلم ما المراد من ذلك.
- ٢٥ الدرك: تعني الكفالة والضهان وهو قسهان ريسان، درك العيب اي ضهان العيب، ودرك الاستحقاق، أو درك الاسلام اي ضهان المطالبة والاسترداد. ينظر دوزي، تكملة المعاجم، ج٤، ص٢٣٦.
- ٢٦ المصرية: هي غرفة أو شـقة عليا معزولة تُسـتغل بمثابة بيت سـكن أو تكون فوق الدكان أو داره مدخلها من دهليز البيت ومنفصلة عنه تستخدم لسكني العبيد. ينظر دوزي، تكملة المعاجم،ج١٠ ص٧٥.
- ۲۷ جبل السند: هو احد الذي يشق وسط غرناطة. ينظر عنه العمري ، شهاب الدين احمد بن يحيى ابن فضل الله،
   (ت: ۹۷۷هـ/ ۱۳٤۸م)، مسالك الابصار في ممالك الامصار، تحقيق كامل سلمان الجبوري، (دار الكتب العلمية، لبنان، ۱۹۷۱)، ج٤، ص١١٩٥.
- ٢٨ يوجـدخرم في الوثيقة وبناءا عـلى كتابة الوثائـق الماثلة في مثل هـذه العقود فـان الكلمة التـي وضعناها في داخل الاقواس المعقوفة هي الكلمة المناسبة بحسب مقتضيات السياق والوثائق السابقة.
  - ٢٩ كلمة غير مفهومة لوجود خرم فيها أنسب قراءة لها هي التي اثبتناها في المتن.
  - ٣٠ كلمة غير مفهومة لوجود خرم فيها أنسب قراءة لها هي التي اثبتناها في المتن.
- ٣١ الربيط: موقع يقع بالقرب من غرناطة . ينظر مجهول، نُبذة العصر في اخبار دولة بنـي نصر، تحقيق، محمد رضوان الداية، ط٢٠ دار الفكر المعاصر، دار الفكر، (بيروت، دمشق، ٢٠٠٢م)، ص ١٠٢.
  - ٣٢ توضع هذه الكلمة هنا ليستقيم المعنى.
  - ٣٣ طفير السفلي: مكان بالقرب من غرناطة حسبها يظهر من الوثيقة.
- ٣٤ كتبت هذه الكلمة فوق كلمة طفير والسبب في كتابتها هنا ربها كتبها بعد ان اتم الوثيقة فتداركها. والبعلي
   البعل المرتفع من الارض التي لا يصيبها مطر الا مرة واحدة في السنة، وقال الجواهري لا يصيبها سبح ولا سيل. ينظر، ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن أحمد الإفريقي، (ت: ٧١١هـ/ ١٣١١م)، لسان العرب، تحقيق وإعداد يوسف خياط، بلاط، (بيروت، دار لسان العرب، بلات) مادة بعل.
  - ٣٥ هنا مكان لكلمة غير مقروءة. ٣٦ أنسب قراءة لهذه الكلمات.
    - ٣٧ كلمة غير مقروءة ربها تقراء مستفتح ليستقيم المعني.
- ٣٨ لم تبداء هذه الوثيقة بالسملة كالمعتاد في الوثائق السابقة وانها بدت بحمد لله وربها يعود ذلك لان المراسلة كانت بين مسلم ومسيحي ولاسيها بعد سقوط غرناطة وبدء عهد سيطرة الاسبان على الاندلس وبداية عهد القوة لهم وضعف العرب فلم يجروء هذا الكاتب على كتابة استفتاحيته المعتادة عند المسلمين لاسيها واسلوب التودد ضاهر من خلال تلك الوثيقة للاسبان .
  - ٣٩ رموز لا تفهم ترمز الى التاريخ ولا اعلم لماذا لم يكتب التاريخ بصورة واضحة مثل بقية الوثائق.
    - · ٤ نفس الرموز السابقة التي تشير الى التاريخ.
    - ٤١ نفس الرموز السابقة التي تشير الى التاريخ.

## قائمة المصادر والمراجع

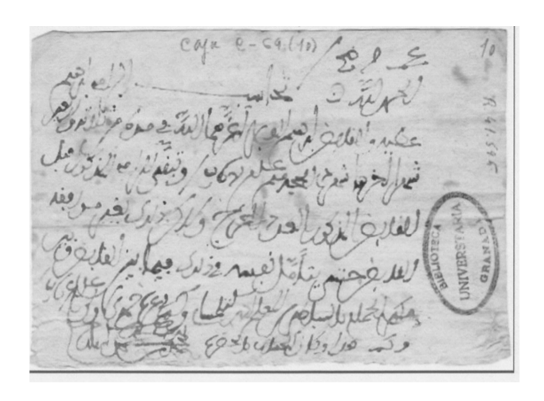
- القران الكريم.
- ابو اسحاق ابراهيم بن الحاج أحمد بن عبد الرحمن، (ت ٥٧٩هـ/ ١١٨٣م).
- ١. الوثائق المختصرة، أعداد مصطفى ناجى، مركز احياء التراث المغربي، (الرباط، ١٩٨٨م).
  - البرتو كانتو.
- الاندلس وعملاتها، بحث منشور في كتاب روائع أندلسية إسلامية، ترجمة صبري التهامي، المجلس الاعلى للثقافة، (القاهرة، ٤٠٠٤م).
  - دوزي، رینهارت.
- ٣. تكملة المعاجم العربية، ترجمة د. محمد سليم النعيمي، دار الشؤون الثقافية العامة، (العراق، ١٩٩٧م).
  - ابن الخطیب، محمد بن عبد الله بن سعید بن علی بن أحمد السّلهانی (ت٧٧هـ/ ١٣٧٤م).
- ٤. الاحاطة في اخبار غرناطة، تحقيق يوسف على الطويل، دار الكتب العلمية، (بيروت، ٢٠٠٣م).
  - ابو العباس احمد بن عبد المؤمن القيسي.
  - ٥. شرح مقدمات الحريري، تحقيق أبو الفضل أبراهيم، المكتبة العصيرية، (بيروت، بلات).
    - أبو عمر و عثمان بن سعيد، (ت٧١-٤٤٤هـ).
    - ٦. المحكم في نقط المصحف، تحقيق عزة حسن، دار الفكر، ط٢، (لبنان،١٩٩٧م).
      - العمري، شهاب الدين احمد بن يحيى ابن فضل الله، (ت ٧٤٩هـ/ ١٣٤٨م).
- ٧. مسالك الابصار في ممالك الامصار، تحقيق كامل سلمان الجبوري، ( دار الكتب العلمية، لبنان، ١٩٧١).
  - غالا، انطونيو.
  - ٨. غرناطة بني نصر، ترجمة، رفعت عطفة، دار ورد للطباعة، (دمشق، ٢٠٠٩).
    - القلقشندي، شهاب الدين ابو احمد بن علي، (ت ٨٢١هـ/ ١٤١٨م).
- ٩. صبح الاعشى في صناعة الانشا، شرح وتعليق محمد حسين شمس الدين و يوسف الطويل، دار

- الكتب العلمية، (بيروت،١٩٨٧م).
- السرخسي، محمد بن أحمد بن أبي سهل شمس الائمة، (٤٨٣هـ/ ١٠٩٠م)
  - ١٠. المبسوط، دار المعرفة، (بيروت، ١٩٩٣م).
    - لويس، سيكودي لوثينا.
- ١١. وثائق عربية غرناطية من القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي، معهد الدراسات الإسلامية، (مدريد،١٩٦١م).
  - مجهول، من القرن السابع الهجري / الثالث عشر الميلادي.
- ١٢. طرفة الظريف في اهل الجزيرة وطريف، تحقيق، محمد بن شريفة، مجلة كلية الاداب والعلوم الانسانية ، ١٥/ ١٩٧٧ م).
  - مجهول.
- ١٣. نُبذة العصر في اخبار دولة بني نصر، تحقيق، محمد رضوان الداية، ط٢، دار الفكر المعاصر، دار الفكر (بروت، دمشق، ٢٠٠٢م).
- ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن أحمد الإفريقي، (ت: ٧١١هـ/ ١٣١١م)
  - ١٤. لسان العرب، تحقيق وإعداد يوسف خياط، بلاط، (بيروت، دار لسان العرب، بلات).
    - الونشريسي، ابو العباس احمد بن يحيى بن عبد الواحد، (ت٩١٤هـ/ ١٥٠٨م).
- المنهج الفائق والمنهل الرائق والمعنى اللائق بآداب الموثق وأحكام الوثائق، تحقيق لطيفة الحسني،
   وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، (المغرب، ١٩٩٧م).

الملاحق نماذج للوثائق الواردة في البحث



وثيقة رقم (٦)



وثيقة رقم (٨)

## الفصل الرابع: الاعياد والأزياء الاسبانية وصداها في الفصل الرابع: المجتمع الاندلسي

#### المقدمة

تُعد شبه جزيرة أيبريا محط تلاقح الحضارات وتلاقي الامم ذات الثقافات المختلفة من عرب وبربر وقوط ويهود وبقايا الرومان وغيرهم، ونتيجة للتفوق الحضاري للعرب على جيرانهم الاسبان ومن خلفهم الاوربيين فقد حطت قوافل طالبي العلم من طلبة وعلماء ورحالة وسفراء اوربيين رحالهم في بلاد الاندلس مشعل المعرفة في ذلك الوقت وقصدوا مكتبات قرطبة ومرسية وغرناطة واشبيلية وغيرها من مدن الاندلس للاستزادة من علوم جيرانهم المسلمين، وكان لشركاء الارض اثر مساهمتهم في الحياة العامة جنب الى جنب مع المسلمين اذا ساهموا بصورة واضحة في تكوين الهوية الاندلسية عن طريق ذوبانهم في تعلم الحضارة الاسلامية واندماجهم في المجتمع، فمثلا ساهمت المصاهرة بين العرب والإسبان في خلق جيل جديد يحمل ثقافة الاسبان من جهة الام وثقافة المسلمين من جهة الاب، وظهر ما يعرف بجيل المولدين الجيل الناشئ نتيجة لهذا الزوج، اذ ساهم هذا الجيل في نقل الموروث الحضاري لكلا الطرفين، وغيرها من عوامل التلاقح الفكري تطرقنا اليها في ثنايا بحثنا هذا.

وكان التأثير الحضاري للعرب على اوروبا واضح لكل ذي لب بحكم معارف العرب المتفوقة، والتخلف الظاهر على المجتمع الاوربي في ذلك الوقت، فاستمد الاسبان من تلك الحضارة ما سدوا به رمقهم المعرفي وحاولوا مجاراة المسلمين في علومهم مقلديهم في كل نواحي الحياة، حتى وصل بهم الامر في بعض الاوقات الى ان نسئ شبابهم لغتهم الاصلية واخذوا يكتبون بلغة العرب، وترجموا كتبهم وأناجيلهم وأناشيدهم الى اللغة العربية، وهذا ان دل فإنها يدل على مدى تغلغل الثقافة العربية في المجتمع الآخر غير ان هذه الثقافة التي اكتسبت جلً معارفها من الثقافة الوافدة على ارضهم لم

تستسلم بل انها جاهدت ان تؤثر بثقافة الاخر محاولة منها لإثبات وجودها، وبالفعل فقد ساهمت في تغذية المجتمع الاسلامي بها تحمله من تأثير مباشر وغير مباشر بثقافات متعددة رغم محدوديتها بالمقارنة مع الثقافة الاسلامية الا ان المتتبع لأثار العرب المسلمين يجد ان الاسبان قد اثروا بالمسلمين بعدة نواحي سوف نتطرق لبعض منها في هذا البحث. الذي سيقسم الى ثلاث محاور:

يتناول المحور الاول: قنوات الاتصال بين العرب واسبانيا. واما المحور الثاني: وتناول الاعياد الاسبانية واحتفال المسلمين بها. واخيرا المحور الثالث: الازياء الاسبانية وتأثر المسلمين بها. المحور الاول: قنوات الاتصال بين العرب واسبانيا.

للتواصل الحضاري بين مجتمعين او اكثر يحتم وجود عدة طرق لهذا الاتصال، والذي يمثل المسلمون والنصارى الحيز الاكبر فيه، فتلاقيا ضمن رقعة جغرافية واحدة وكونا خطين من التأثيرات الثقافية المتبادلة لم تشهد غيرها من الامم مثل هذا التهازج الحضاري اذ" شهدت الاندلس الواناً مختلفة من التيارات الاجنبية تركت تأثيرها عليها بدرجات متفاوتة، الا ان الاتصال بالإسبان كان تأثيره اشد واعمق، اذ لم تكن العلاقة بين الاندلسيين الاسبان عابرة، وانها تعدت الى الاتصال المباشر بين الجانبين من عادات الاسبان وتقاليدهم في الاندلس"(۱).

وكانت هناك عدة قنوات للاتصال فضلا عن ارض شبه جزيرة ايريا نفسها نذكر منها:

١- التجارة : - كان للتجارة دوراً مهاً في عملية التبادل الحضاري بين الطرفين اذ أهتم كلاهما بالتجارة والتجار الذين كانوا ينقلون ثقافة كل طرف الى لطرف الاخر، وقد نصت الكثير من المعاهدات التي كانت تبرم بين الاثنين على ضرورة تسهيل حركة التجارة وتوفير الحماية لهم (٢٠). وكانت مدينة المرية الاندلسية ملتقى لتجارة المسلمين والروم ومراكبهم (٣). وقد ذكر لسان الدين بن الخطيب (ت٧٦٥هـ / ١٣٧٤م) مشاركة التجار الروم لاحتفالات اهل الاندلس قائلاً: "وتأنق من الخطيب (ت٢٧٠هـ / ١٣٧٤م) من العدل هواه، وتساوى سره ونجواه، في طرق من البر ابتدعوها، وأبواب عمن الاحتفاء شرعوها، فرقعوا فوق الركاب المولوى على عمد الساج، مظلة من الديباج، كانت على قمر العلياء غهامة وعلى زهر المجد كهامة، فراقتنا بحسن المعاني "(١٤). ولم يقتصر دور التجار على التبادل التجاري بـل نقلت "الكتب، التي لم تكن تقتصر على التداول بـين الإقران من أبناء الثقافة الواحدة فحسب، بـل كانت في الكثير من الأحيان تتم بتكليف من الملوك الذين سمعوا أخبار عن المفكرين فحسب، بـل كانت في الكثير من الأحيان تتم بتكليف من الملوك الذين سمعوا أخبار عن المفكرين فحسب، بـل كانت في الكثير من الأحيان تتم بتكليف من الملوك الذين سمعوا أخبار عن المفكرين

والإعمال الإبداعية والبحثية "(٥). "ويكفي أنَّ التجارة قد كسرت حاجز الخوف عند الاوروبين وجعلتهم يتطلعون إلى بلاد جديدة، مما جعلتهم يتعرفون على غرائب الكائنات والموجودات، ومع التجارة كثرُت قصص التجارة والرحالة، وهي التي قادت أوروبا إلى الاستكشافات الجغرافية التي قادتهم إلى الأميركيتين "(١).

ويتضح من كل ذلك ما للتجارة من اثار حضارية مكنتهم بصورة مباشرة وغير مباشرة من نقل موروثهم الحضاري من والى موطنهم.

٢ – السفارات : – واحدة من أهم قنوات الاتصال بين الامم وقد حرص كلا الطرفين الاسلامي والنصراني "على اختيار سفراء ذوي قدرات عالية، وحنكة ودهاء، وذكاء، وفطنة، عاملاً مهماً من العوامل التي تساعد على انجاز المساعي التي يقومون بها، إلى جانب تحقيق التقارب الثقافي بين الطرفين من خلال إعجاب الملوك بثقافة من يفد اليهم من هؤلاء السفراء، وبخاصة أنَّ بعض هؤلاء السفراء كان يقيم عدة أشهر وربها سنة أو أكثر في بلاط الملك الذي يُنتدب إليه "(٧).

ومن أشهر تلك السفارات سفارة يحيى بن الحكم الغزال (١٥٠/ ٢٥٠هـ) (١٠). وسفارة لسان الخطيب (٩٠)، وسفارة عبد الرحمن بن خلدون (١٠٠).

٣- الترجمة: - تعد الترجمة واحدة من منافذ عبور من والى كل حضارتين متفاعلتين وقد كانت " النهضة الحقيقية في اوروبا لم تبدأ الا منذ القرن الثاني عشر الميلادي حيث افاق الفرنسيون والانجليز والألمان من رقدتهم ونفضوا غبار الخمول ووجدوا ضرورة الاشتراك في الحضارة الغربية فأخذ المسيحيون في فرنسا وما جاورها يتوافدون الى إسبانيا لترجمة الكتب العربية، وأصبح العرب الامثلة العليا للشجاعة والشهامة وعزة النفس ومكارم الاخلاق"(١١). ومن أشهر المترجمين في مدرسة طليطلة للترجمة هو الايطالي جيرارد الكريموني (ت ٥٩٨هه/ ١١٨٧م)، ويعد من أشهر المترجمين في هذه المدرسة، فقد ترجم حوالي " ٧٠ " كتاباً، من اشهرها كتاب التصريف لأبي القاسم الزهراوي، ويا قالنون لأبن سينا، ساعده في ذلك مجموعة من المترجمين، أغلبهم من أصل عربي أو من المستعربين، ويدعى أحدهم غليبوس Gallipus، وهو تحريف لأسم غالب (٢١). ويمكن ان نلمس الاثر الكبير ويدعى أحدهم غليبوس ويا إنتاج المسلمين، فهي السبيل الطبيعي للأوروبيين لتحقيق نقل العلوم العربية الإسلامية إليهم، وكان نجاحهم فيها يتميز بالشمولية، ولا تحسب كتاباً عربياً ذا قيمة لم يترجمه المترجمون الاوروبيون، ولاسيا في القرن السابع الهجري/ القرن الثالث عشر "(١٣). وقد شكلت" قناة المترجمون الاوروبيون، ولاسيا في القرن السابع الهجري/ القرن الثالث عشر "(١٢). وقد شكلت" قناة غير مباشرة، ولكنها ملموسة جداً لنقل الثقافة الإسلامية من بلاد الأندلس إلى أوروبا، وأدت

مدارس الترجمة تلك إلى اجتذاب مجموعة من رجال الفكر، ذوي الأصول الأوروبية المختلفة، والمنتمين إلى الأديان التوحيدية الثلاث (الإسلام، النصر انية، اليهودية) إلى شبه الجزيرة، مما اضطرهم بالضرورة إلى التعايش جنباً إلى جنب، خلال أعهال الترجمة، ليقوموا بعد ذلك بنشر نتائج ترجماتهم للمخطوطات العربية في بلدانهم الأصلية "(١٤). وبفضل هذه الترجمة "دخلت الأرقام العربية إلى الغرب، كما قدمت علم الجبر، وعلم المثلثات، وعلم الهندسة المتقدم، وفوق كل ما سبق، فقد سيطرت المؤلفات العربية في حقل الطب للقرون الوسطى، ولا يحتاج المرء إلى أكثر من أنْ يتذكر بعض الأسهاء التي غدت معروفة بصيغها اللاتينية في هذا المجال، مثل إبن سينا، وهو صاحب كتاب القانون في الطب، والرازي، وموسى، وإسحاق ابن حنين، وابي القاسم الزهراوي "(١٥)." لذا فان انتفاضة العقل الاوربي دعمت اساساً بتلك الرحلة الكبرى للمعرفة العربية الاسلامية الى الغرب وذلك عن طريق حركة الترجمة بالأندلس ابتدأ من القرن السادس الهجري/ الثالث عشر الميلادي والتي كانت من من نتائجها ترجمة المئات من الكتب العربية الى اللسان الاوربي "(١٠)."

3 - المستعربون: - "وهم نصارى الإسبان الذين كانوا يعاشرون المسلمين، ويتكلمون العربية، مع احتفاظهم بدينيهم. وكان العرب يسمونهم بعَجَم الذِمة، أمّّا من كان لهم عهداً منهم، فقد سُمُوا بالمُعَاهِدين "(١٧٠). ويُعدُ هؤ لاء من أهم العناصر التي عَملتْ على نقلِ الحضارة العربية إلى إسبانيا، فقد كانوا - وبحكم عملهم - يهارسون أشغالاً علمية وعملية مختلفة، ربها أهّلتْ بعضَهم إلى أنْ يصبحوا من ذوي النفوذ، وكانوا ينتقلون بين الأقاليم الإسلامية المسيحية، وقد هاجرَ عددٌ غير قليل منهم، إلى الامارات المسيحية في فترات تقوية الوجود الإسلامي في الأندلس. (١٨٠). ومن "المستعربين من كانت لهم رغبة في التعريف بتراثهم الديني - لغاية من الغايات لم تكن واضحة في هذه الفترة - لدى أصحاب هذه الحضارة الجديدة، وذلك بنقل هذا التراث من اللاتينية إلى العربية، وخيرُ مثال على ذلك، ما قام به المستعرب القسُ بسنت من تعريب لقوانين وقرارات الكنيسة من اللاتينية إلى العربية، وذيّلها بمدائح من ظمه، واهدى كتابه إلى أسقف مستعرب اسمه عبد الملك، بل لقد وصل الأمرُ بالمستعربين إلى درجة أثّم كانوا يستحسنون القيام ببعض طقوسهم الدينية باللغة العربية، فعرَّبوا هذه الطقوس "(١٩٠). ونقل هؤ لاء كانوا يستحسنون القيام ببعض طقوسهم الدينية باللغة العربية، فعرَّبوا هذه الطقوس "(١٩٠). ونقل هؤ لاء بعض اساليب البناء والأزياء وجانبا مها من العادات الاجتهاعية والاصطلاحات اللغوية. (١٠٠).

٥ - المدجنون: يطلق" على تلك الجماعات التي كانت تعيش في حماية الدولة المسيحية نتيجة لحروب الاسترداد المستمرة، اسم (المدجنين)، وهم المسلمون الذين أقاموا في الأراضي المستردة"(٢١). وكانت هذه الفئة" من قنوات الاتصال بين الحضارة الإسلامية الزاهرة في الأندلس وبين إسبانيا النصرانية المتخلفة، وكان لهم تأثير كبير في الحياة هناك، مُنذ نهاية القرن الثالث الهجري [التاسع الميلادي]، عندما

استولى الفونسو الثالث على المدن الاسلامية التي تقع شمال وادي دويرة، وكانوا يؤلفون اليد العاملة فيها. وازداد نشاطُهم، ولا سيما في القرن الخامس الهجري [الحادي عشر الميلادي]، ووفد على علمائهم وخاصة في طليطلة - طُلاب العلم من إنحاء إسبانيا وأوروبا، لينهلوا من الثقافة الإسلامية التي تُرجمت إلى اللاتينية، وما تفرَّع عنها من اللهجات الإسبانية "(٢٢).

7- المصاهرة: امتزجت الدماء العربية بالدماء الاسبانية نتيجة المصاهرة بين الطرفين، ونشاء هناك جيل جديد نتج عن هذا الزواج وهم ما يعرف بالمولدين، ومن أشهر هذه المصاهرات زواج الأمير عبد العزيز بن موسى بن نصير (٧٦٥هـ/ ٥٧٥م)، بالأميرة إبلة، المعروفة عند الاسبان الأمير عبد العزيز بن موسى بن نصير (٣٧٠هـ/ ٥٧٥م)، بالأميرة إبلة، المعروفة عند الاسبان باسم Equilona، ارملة لذريق Rodrigo، آخر ملوك القُوط، وقد تكتّ بأم عاصم واقامت في الشبيلية (٢٢٠). وقد تأثر هذا الجيل بأمهاتهم الاسبانيات في لغتهم وعاداتهم واعيادهم وطرق معيشتهم، وهي بلا شك مؤثرات حضارية انتقلت اليهم من اسبانيا المسيحية (٤٢٠) وكان لهؤلاء النسوة أثراً "كبير في نقل التأثيرات الثقافية والأدبية بين الطرفين، فنجد قُصورَ السلاطين الأندلسيين تَعجُ بالجواري والسبايا الإسبانيات والأوروبيات، مثلها نجد قصورَ الملوك الاوربيين تشتملُ على نساءٍ مُسلمات من أصول أندلسية ومغربية، ولم يقتصر دور هؤلاء النسوة على نقل موروثِهن الثقافي والأوروبي إلى الطرف الأخر بل أن زواجَهن وإنجابَهن من سادتِهن أو من أبناء المجتمع الجديد الذي انتقلن إليه كان يُعمّ تُن من الامتزاج الثقافي بين عناصر النسيج الاجتهاعي الأندلسي، وليس أدلُّ على ذلك من كون الكثير من أمراء الأندلس وخلفائهم من أبناء الجواري الإسبانيات والاوروبيات". (٢٥٠)

## ثانيا: - احتفال المسلمون باعياد النصاري

يعد المجتمع الاندلسي خليطا من العرب والبربر والنصارى واليهود والمولدين والمستعربين والصقالبة واقليات رومانية وغيرهم، وقد الجاتهم الظروف الجغرافية المشتركة على شبه جزيرة ايبريا الى ان يعيشوا جنبا الى جنب تحت الحكم الاسلامي ونتيجة لهذا الخليط فقد ظهر في الاندلس مجموعة من الشخصيات المهمة ذوي اصول مشتركة يمثل قطبيها حضارات مختلفة، أمثال أبن غرسية وابن القوطية وابن بشكوال وغيرهم، ساهموا في الحياة العامة في الاندلس فضلا عن العامة الذين انحدروا من كل تلك الارومات والاديان لذلك فقد عاشت الاندلس في اجواء تسودها التعايش السلمي من خلال بين المسلمين وغيرهم ولاسيها الاسبان الذين شاركوا المسلمين بأعيادهم واحتفالاتهم متأثرين بهم نتيجة ذلك الاختلاط. وأول ما نلاحظه من ذلك التأثير هو احتفال المسلمين بعيد مولد السيد المسيح (ع) جنبا الى جنب مع النصارى متناسين الاحتفال بميلاد الرسول محمد (ص)، وكانت اول دعوة رسمية

للاحتفال به جاءت من صاحب سبتة أبو القاسم العزفي (ت ٢٧٧هـ/ ١٢٧٨م) \* ثم أنتقل الى الاندلس. (٢٦) وجاء الاحتفال بهذا العيد كردة فعل لاحتفال المسلمين بأعياد السيد المسيح (ع) دون الرسول محمد (ص) اذ انتقد هذا الفعل صاحب سبتة بقوله" وإن تعجب أيها الناصح لنفسه فعجب من إحصائهم لتواريخهم [يقصد مسلمو الأندلس] والاعتناء بمواقيتها، فكثيراً ما يتساءلون عن ميلاد عيسى (على نبينا وعليه السلام) في أعانهم التوفيق، ولا القرين المرشد، ولا الرفيق، ان يكون سؤالهم عن ميلاد نبيهم محمد (صلى الله عليه وسلم)، خيرة الله من خلقه" (٢٧٠). ثم يذكر السبب وراء ذلك التاثير قائلاً: "وارى انه ما جرَّ على أهل الأندلس هذا إلا جوار النصارى... وخالطتهم لتجارهم، ومكاشفتهم عند الكينونة في أسارهم "(٢٨٠).

وسنستعرض اعياد الاسبان التي احتفل بها المسلمون وهي:-

# ١. عيد ينبير أو النوروز:

وهو الاحتفال بأول ليلة من ينيّر (٢٩) أو ليلة بعده (٢٠) ويعرف كذلك بالنيروز. (٢٦) وكذلك وصفها صاحب المعيار بقوله: "ليلة ينيّر التي يسمونها الناس الميلاد". (٢٦) ولقد دأب الأندلسيون على الاحتفال بعيد رأس السنة الميلادية وعيد النوروز معاً في الأول من يناير من كل عام ويسمونه عيد ينيّر ويطلقون على ليلة العيد ليلة ينيّر (٢٣).

۲. عيد العنصرة: وهو عيد ميلاد النبي يحيى (ع)(٢٠) ويعرف بالمهرجان ايضا (٣٠) قال عنه المقري "يوم مهرجان أهل البلد المسمى عندهم بالعنصرة الكائن في ست بقين من شهر يونيو الشمسي من شهورهم الرومية". (٣٠) ويطلق عليه حالياً في اسبانيا عيد San Juan وتوكد المصادر على احتفال المسلمين بعيد القديس خوان حيث أورد بيريث دي إيتا (من أهل القرن العاشر الهجري/ السادس عشر الميلادي) تفاصيل عنه وعن احتفال المسلمين به بقصيدة ذكرها قائلا:

في صباح عيد القديس خوان عند طلوع النهار يقيم المسلمون احتفالاً كبيراً في مرج غرناطية يحركون أحصنتهم ويلعبون بسيوفهم عليها رايات قيمة (٣٧)

#### ٣. عيد ليلة العجوز:

ذكرت المصادر الاسلامية ان الاندلسيين كانوا يحتفلون بهذه الليلة (٢٨) وهي "خمسة وقيل سبعة، ثلاثة في فبراير واربعة من مارس"(٢٩)

## ٤. عيد خميس ابريل (نيسان):

يصادف اليوم السابق لأحد عيد الفصح ويسمى عند اهل الاندلس خميس ابريل. (١٤٠) احتفل به المسلمون تأثر ا بالنصارى، والذي من مظاهره عمل ما يدعى بالمجبنات والتي تصنع في مثل هذه الاعياد. (١٤١)

#### ه. عيد العصير:

وهو من الاعياد المشتركة بين المسلمين والنصارى (٢٦) يحتفل به المسلمين تاثرا بجيرانهم الاسبان، وقد اشار الى ذلك ابن الخطيب الغرناطي قائلا: "وعادة أهل هذه المدينة الانتقال الى حلل العصير" (٢٦)

## ٦. عطلة يوم الاحد:

تأثر الأندلسيون بالإسبان في جعل تعطيل الخدمة ليوم الاحد، اذيروي ابن حيان ان "أول من سن لكتاب السلطان وأهل الذمة تعطيل الخدمة يوم الأحد من الأسبوع والتخلف عن حضور قصره قومس بن انتيان كاتب الرسائل للأمير محمد، وكان نصر انيا دعا إلى ذلك لنسكه فيه، فتبعه جميع الكتاب طلب الاستراحة من تعبهم والنظر في أمورهم، فانتحوا ذلك ومضى إلى اليوم عليه". (١٤٤) وقد نهى الفقهاء من التعطيل ليوم الاحد فضلا عن يوم السبت إذ خاطب الونشريسي نساء غرناطة قائلاً: "واياكنَّ تعظيم يوم الأحد والسبت، وترك العمل فيها وفي أعياد النصارى واعملن الأيام كلها ويوم الجمعة حتى ينادي بالصلاة ثم تصلين ". (٥٤)

## ثالثا: - ازياء النصارى واثرها على المسلمين

تعد الازياء واحدة من مظاهر الحضارة المتأثرة بعوامل التأثير والتأثر، وكانت أرض شبه جزيرة ايبريا محط ذلك الصراع الحضاري والتي شهدت عملية الاخذ والعطاء بين تيارين الاسلامي والنصراني، فكانت نتيجة ذلك التفاعل تأثر كل طرف بحضارة الاخر وكان واحد من تلك المظاهر هي الازياء وتأثير الاسبان فيها على المجتمع الاسلامي في الاندلس، ففي غرناطة ظهرت ظاهرة ازدواجية اللون

في الملابس الاندلسية بتأثير أسباني، وهو تقليد قوطي أنتشر في قشتالة خلال القرن الثامن الهجري/ الرابع عشر الميلادي. (٢٠) وقد وضح أبن سعيد المغربي ذلك التأثير قائلاً: "وكثيراً ما يتزيا سلاطينهم واجنادهم بزيَّ النصارى المجاورين لهم، فسلاحهم كسلاحهم، واقبيتهم من الاشكر لاط[\*\*] وغيره، كأقبيتهم، وكذلك اعلامهم وسروجهم (٢٤) واشار الى ذلك ابن خلدون قائلاً: "كما هو في الأندلس لهذا العهد مع امم الجلاقة، فإنَّك تجدهم يتشبهون بهم في ملابسهم وشاراتهم والكثير من عوائدهم واحوالهم (٨٤) وهناك نوع من اللباس الاسباني عبارة عن سترة ذات ذيل طويل مشدودة على الخصر، التي لبسها المسلمون، وهي ذات تأثير أسباني. (٤١) وقد كانت النساء في غرناطة يغطين يغطين أجسامهن ورؤوسهن بقهاش أبيض كان يصل إلى ربلة] [\* الساق وهو مشابه إلى الرعاة يغطين أجسامهن وكن يخفين الجزء الاسفل من الوجه (١٠). وقد نزع الأندلسيون عهائهم التي كان يشتهر بها العرب تأثرا منهم بالإسبان في بعض اجزاء الاندلس حتى من قبل بعض سلاطين غرناطة. (٥٠)

أما اهم الملابس الاسبانية التي لبسها المسلمون فهي:

### ١. الدرندين:

ثوب شتائي غليظ يصنع في اسبانيا ولبسه العرب تأثرا بجيرانهم الاسبان (١٥٠).

#### ٢. الملوطة:

ثوب واسع فضفاض يلبس فوق الملابس وربها تكون أشبه بالجبة. (٥٥) وتلبس هذه الملوطة من قبل المسيحيين والمسلمين أو تتميز المارلوتة العربية بقصر كبير جداً بالنسبة للإسبانية، ولكنها مريحة بشكلٍ متساو، ومفتوحة أحياناً من الأمام بأكهام عريضة. أمَّا المارلوتة الإسبانية، فتتميز بأنَّ طولها كان يصل إلى نصف الساق، وإلى الركبة احياناً (٥٠٠) لبسها العرب بتأثير أسباني (٥٥٠)، واشار الطوخي بصورة واضحة الى ذلك التأثير قائلاً: "وظهر التأثير المسيحي في أردية الرجال والنساء في غرناطة على المسلمين فلبس المسلمين الملوطة Marlota التي يكثر ذكرها في الوثائق الغرناطية والمدونات الإسانية (٥٠٠).

## ٣. الشاية:

هي عبارة عن عباءة واسعة لا أزرار فيها يرتديها القرويين الاسبان. (٥٩) أقتبس الأندلسيون لبس الشاية تأثرا بالإسبان. (٢٠٠) وأشهر من لبسها سلطان غرناطة محمد الأول، مؤسس السلطنة، وأثناء

دخوله إلى غرناطة سنة (٦٣٥هـ/ ١٢٣٨م)، اذ كان عليه شاية ملف مضلعة تشبه هذه التي كان يرتديها فلاحو قشتالة.(١١)

#### ٤. الغشكون:

لباس أندلسي لبسه الأندلسيون مقلدين فيه الاسبان، ورد على لسان أحد الشعراء ذاما اهل الاندلس لتقلديهم الاسبان في لبسها قائلاً:

نزار يانزار يانسزار عليك اللوم هو المسدارُ ماانتَ الارجل خوّار لباسك الغشكون والزنارُ (۱۲)

#### ه الاشكر لاط:

هو من البسة النصاري كان يرتديه المسلمون. (٦٣) ويمكن ان يكون نوعاً من أنواع السراويل، التي تصل إلى أقدام لابسيها وتكاد تلتصق بالساقين، إذْ تبدو كها لو كانت جواريب. (٦٤)

#### ٦. فشطان:

شاع استعماله في الاندلس، ويعني نوع من انواع الثياب المسمى بثياب الروم. (٥٥٠)

## ٧. الزنار:

هو نوع من انواع الاحزمة لا يلبسه الا المسيحيون واليهود، وتدل هذه الكلمة في اسبانيا على مئزر غليظ يلبسه الفلاحون. (١٦٠) لبسه المسلمون تأثرا بالإسبان وانتقدوا على ذلك وعلى لسان احد الشعراء قائلاً:

لباسهم الزنار والسحت اكلهم صبي بزنار وشيخ مقدم صبت لنواقيس النصارى عقولهم فمهما رأوا اهل الصليب تبسموا(۱۲)

وكانت السيدات الغرناطيات يلبسن جميعا سراول من الكتان والسروال مسترسل به طيات تربط بزنار عند السرة (١٦٨).

#### الخاتمة

- 1. تعد المصاهرة واحدة من اهم قنوات التواصل الحضاري اذ انها تعتبر معبرا مباشرا للحضارة من والى كلا الطرفين.
- ٢. نتج عن طول المدة التي قضاها الطرفين على ارض واحدة نقبل ثقافة الاخر سواء كان من الجانب المسيحى او الاسلامى.
  - ٣. تأثر المسلمون بأعياد الاسبان واحتفالهم بها نتيجة الاختلاط بين الثقافتين.
- ٤. نهى الفقهاء من الاحتفال بأعياد النصارى وعدوا ذلك مخالفة للشرع الاسلامي، غير ان تلك الدعوة لم تلقى اذانا صاغية من قبل الاندلسيين.
- حرص المسلمون على الاحتفال بتلك الاعياد الاسبانية، وتقابلها في الطرف الاخر حرص نصر انى على حضور الاسبان لا عياد المسلمين.
  - اجتمع الاندلسيون والاسبان على الاحتفال بالأعياد بصورة جماعية ومشتركة.
    - ٧. تأثر المسلمون بأزياء الاسبان ولبسوها اعجابا منهم بتلك الازياء.
      - ٨. ابقى المسلمون اسماء الازياء الاسبانية على حالها.
  - ٩. انتقد بعض الأندلسيون ابناء ملتهم لتشبههم بالنصاري بلبسهم لأزياء النصاري.

#### الهو امش

- الدسوقي، نوال، التأثير الإسباني في المجتمع الأندلسي وصورته في الأدب، رسالة ماجستير، (غير منشورة)،
   الجامعة الأردنية، كلية الدراسات العليا، ١٩٩٦م، ص٦.
- ٢. ابن حيان، ابو مروان حيان بن خلف، (ت٦٩٦هـ/ ١٠٧٦م)، كتاب المقتبس في تاريخ رجال الأندلس، عني بنشره الأب ملشورم أنطونيه، بلاط، (باريس، يولس كتز الكتي، ج٣، ١٩٣٧م)، ج٥، ص ٤٤٩ ٤٥٥.
- ٣. المقري، احمد بن محمد بن احمد المقري التلمساني (ت ١٠٤١هـ/ ١٩٣٢م)، نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين ابن الخطيب، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، (بيروت، ١٩٨٨م)، ج٣، ص٥٧١٥.
- ٤. ابن الخطيب، ابو عبدالله محمد بن عبدالله (ت٧٧هه/ ١٣٧٤م)، خطرة الطيف، رحلات في المغرب والاندلس، تحقيق، احمد مختار العبادي، دار السويدي للنشر والتوزيع، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، (الامارت العربية المتحدة بيروت، ٢٠٠٣م)، ص٤٨.
- ه. ثوثويا، خوان، التجارة في العصور الوسطى المتأخرة، ترجمة لمياء الأيوبي، بحث منشور في كتاب ابن خلدون البحر المتوسط في القرن الرابع عشر، مكتبة الإسكندرية، (القاهرة، ٢٠٠٧م)، ص٢٠٩.
- ۲۱. ربایعة، حسین محمد، أثر الحضارة العربیة الإسلامیة علی حضارة الغرب، منشورات بیت الحکمة، (بغداد، ۲۲۸م)، ص۲۲۸.

- ٧. جرَّار، صلاح، زمان الوصل دراسات في التفاعل الحضاري والثقافي في الأندلس، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، (بيروت، ٢٤٠٤م)، ص٢٤.
  - ٨. المقرى، نفح الطيب، ج٢، ص٢٥٤.
    - ٩. المصدر نفسه، ج٥، ص١١٢.
- ۱۰. ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد بن الحسن، (ت۸۰۸هـــ/ ۲۰۶۱م)، التعریف بابن خلدون ورحلته شرقا وغربا، دار الکتاب اللبناني للطباعة والنشر والتوزيع، (ببروت، ۱۹۷۹م)، ص۸۸-۸۹.
- 11. أحمد اليوسف عبد القادر، العلاقات بين الشرق والغرب بين القرنين 11-10م، منشورات المكتبة العصرية، (بيروت، ١٩٦٩م)، ص ٢٥١.
- ١٢. أليوت، ج.هـ، مسَلَّلة التعايش بين اهل الديانات في التجربة الاندلسية، مجلة التسامح، مؤسسة عمان للصحافة، عرب ٢٠٠٨، السنة السابعة، (عمان، ٢٠٠٩ م)، ص ٢٦.
- 17. عُبية، طه عبد المقصود عبد الحميد، الحضارة الإسلامية، دراسة في تاريخ العلوم الإسلامية، دار الكتب العلمية، (ببروت، ٢٠٠٤م)، ج٢، ص ٩٧٠.
- ١٤. نمر، امين محمد، الجامعات الإسلامية في الاندلس واثرها على النهضة الاوروبية، رسالة ماجستير، )غير منشورة(،
   كلية الدراسات العليا، الجامعة الاردنية، ٢٠٠١م، ص ١٩١١ ١٩٢.
- ١٥. بيرنيت، تشارلز، حركة الترجمة من العربية في القرون الوسطى في إسبانيا، بحث منشور في موسوعة الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس، تحرير سلمي الجيوسي، ج٢، ص١٤٦٦.
- ١٦. داودي، مصطفى الترجمة في الاندلس ودورها في النهضة الاوربية الحديثة، دار التنوير، (الجزائر، ٢٠١٢م)، ص ١٧٤.
- 1۷. السيد، عبد العزيز سالم، تاريخ المسلمين واثارهم في الأندلس من الفتح العربي حتى سقوط الخلافة بقرطبة، مطابع شباب الجامعة، (الإسكندرية، ١٩٦١م).
- ۱۸. هونكة، زيغريد، شــمس العرب تسطع على الغرب، ترجمة، فاروق بيضون، المكتبة التجارية، (بيروت، ١٩٦٥م)، ص ٥٣٤.
- ١٩. شيخة، جمعة، القيم والخصال في شـجرة الاستشراق الإسباني الوارفة الظلال، شركة سيتي جرافيك، (الكويت، ٢٠٠٤م)، ص٢٠٠٤
- ٢٠. ترند، ج'.ب، إسبانيا والبرتغال، بحثٌ منشورٌ ضمن كتاب تراث الإسلام، سلسلة المشروع القومي للترجمة، ترجمة، قاسم عبدة قاسم، الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، (مصر، ٢٠٠٧م)، ج١، ص٢٠.
  - ٢١. عبية، الحضارة الاسلامية، ج٢، ص ٩٦٤.
- ٢٢. عبد الحليم، رجب محمد، العلاقة بين الأندلس الإسلامية وإسبانيا النصر انية في عصر بني أمية وملوك الطوائف،
   دار الكتاب المصرى، دار الكتاب اللبناني، (القاهرة، ببروت، بلات)، ص١٧٥ ٤١٨.
- ۲۳. ابن القوطية، أبو بكر بن محمد بن عمر بن عبد العزيز، (ت ٣٦٧هـ/ ٩٧٧م)، تاريخ افتتاح الأندلس، ط٢، دار
   الكتاب المصري، دار الكتاب اللبناني، ( القاهرة، بيروت، ١٩٨٩م)، ص٣٧٠.
- ٢٤. العبادي، أحمد مختار، الإسلام في أرض الأندلس اثر البيئة الأوربية، مجلة عالم المعرفة، صبح ٢٠، ع٢، ( الكويت، ١٩٧٩ م)، ص٦٦.
  - ٢٥. جرار، زمان الوصل، ص١٠.
- ٢٦. \*العزفي: محمد بن أحمد الشهير بأبي القاسم، ولد سنة ٧٠٦هـ/ ١٢١٥م، تولى حكم سبتة سنة ١٤٧٦هـ/ ١٢٤٩م، ودخل في طاعة السلطان يعقوب بن عبد الحق المريني سنة ٢٧٦هـ/ ١٣٥٣م. توفي سنة ٢٧٧هـ/ ١٢٧٨م، كان عالمًا واديبًا فاضلاً. ينظر ترجمته، أبن الاحمر، الأمير إسماعيل بن محمد بن الاحمر (ت٧٠٨هـ/ ٤٠٤٢م)، نثير الجمان

- في شعر من نظمني واياه الزمان، تحقيق، محمد رضوان الداية، مؤسسة الرسالة، (ببروت، ١٩٧٦م) ص٩٩.
- المقري، أزهار الرياض في أخبار عياض، تحقيق، مصطفى السقا وآخرون، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر،
   (القاهرة، ١٩٣٩م) ج٢، ص٣٧٦.
- العزفي، أحمد ابو القاسم بن ابي العباس، (ت٦٦٧هـ/ ١٢٧٨م)، الدر المنظم في مولد النبي معظم، نشره فيرناندو دي لا غرانخا ضمن كتاب دراسات أندلسية وموريسكية، تأليف نخبة من الباحثين، ترجمة، جمال عبد الرحمن، المجلس الأعلى للثقافة، (القاهرة ٢٠٠٨م)، ص٣١.
  - ۲۹. المصدر نفسه، ص۳۳.
  - ۳۰. المصدر نفسه، ص ۲۳-۲۹.
    - ٣١. المصدر نفسه، ص ٢٧.
- ٣٢. ابن سعيد، ابو الحسن علي بن موسى، (ت ٦٨٥هـ/ ١٢٨٨م)، المغرب في حلى المغرب، تحقيق شـوقي ضيف، ط٤، دار المعارف، (مصر، بلا.ت)، ج١، ص٢٩٤.
- ٣٣. الونشريسي، عباس احمد بن يحيى، (ت٩١٤ هـ/ ٩١٥م)، المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل افريقية والأندلس والمغرب، أخرجه جماعة من الباحثين، بإشراف محمد الحجي، دار الغرب الإسلامي، (بيروت، ١٩٨١)، ج ٢١، ص ١٥٠.
- ٣٤. الشافعي، محمد أحمد، الكناشة الاندلسية، مجلة المعهد المصري للدراسات الاسلامية في مدريد، مج ٢٩، (مدريد، 199٧ م)، ص ٣١.
  - ٣٥. أبن سعيد، المغرب، ج١، ص٢٩٤.
    - ٣٦. العزفي، الدر المنظم، ٣٤.
    - ٣٧. نفح الطيب، ج٣، ص١٢٨.
- ٣٨. الحروب الاهلية في غرناطة، ترجمة، مروة محمد ابراهيم، المجلس الاعلى للثقافة، (مصر، ٢٠٠٩م)، ج١، ص١٣٧.
  - ٣٩. الونششريسي، المعيار المغرب، ج١١، ص٠٥١؛ لاغرانجا، الاحتفال باعياد مسيحية في الاندلس، ص٢٩.
- ٠٤٠. ابن عریب بن سعید، (ت ٣٦٩هـ/ ٩٨٠م)، تقویم قرطبة، تحقیق رینهارت دوزي، مطبعة بریل، (لایدن،١٨٧٣م)، ص ٣٢٠.
- ٤١. المقريـزي، تقـي الديـن احمد بن علي، (ت ٨٤٥هـ/ ١٤٤١م)، المواعظ والاعتبار بذكر الخطـط والآثار المعروف بالخطط المقريزية، دار صادر، (بيروت، بلا. ت)، ج١، ص٢٦٥.
- 24. بيرس، هنري، الشعر الأندلس في عصر الطوائف، ملامحه العامة وموضوعاته الرئيسية وقيمته التوثيقية، ترجمة، الطاهر احمد مكي، دار المعارف، ( القاهرة، ١٩٨٨ م)، ص٢٨٢.
- 23. دندش، عصمت عبد اللطيف، دراسات أندلسية في السياسة والاجتماع، دار الغرب الإسلامي، (تونس، بلا.ت)، ص
- ٤٤. الاحاطة في اخبار غرناطة، تحقيق يوسف على الطويل، دار الكتب العلمية، (بيروت، ٢٠٠٣م)، ج١، ص١٣٨.
- ٥٤. ابن حيان، ابو مروان حيان بن خلف، ( ت٢٦٩هـ/ ٢٠٧٦م )، المقتبس من انباء اهل الاندلس، تحقيق محمود علي مكي، دار الكتاب العربي، ( بيروت، ١٩٧٣ م)، ص١٩٣٨.
  - ٤٦. المعيّار المغرب، ج١١، ص١٥٢.
- ٤٧. آريه، راشيل، تاريخ إسبانيا الإسلامية، ترجمة، اوس ناصر عبد العزيز، (رسالة دبلوم، غير منشور، كلية اللغات جامعة بغداد، ٢٠٠٠م)، ص٣٧.
  - ٤٨. \*\*الاشكر لاط: نوع من الجوخ، ينظر، المقرى، نفخ الطيب، ج١، ص٢٢٣.
    - ٤٩. المصدر نفسه، ج ١، ص٢٢٣ ٢٢٤.

- ۰۵. أبـن خلـدون، مقدمة ابن خلدون، تحقيق، عادل بن سـعد، دار الكتب العلمية، (بـيروت، ۲۰۱۰م)، ص ۵۰-۶-
- ٥٥. آريه، المنمنات في اسبانيا الإسلامية، ترجمة، محمد خير البقاعي، دار الفيصل للثقافة، (الرياض، ٢٠٠٢م)، ص ٢٠.
- ٥٢. \*\*\*هـي باطـن الفخـذ. ينظر ترجمتها إبن منظور، أبـو الفضل جمـال الدين محمدبن مكرم بن أحمـد الإفريقي،
   (ت١ ٧١هـ/ ١٣١١م)، لسـان العرب، تحقيق وإعداد يوسـف خياط، بلاط، (بيروت، دار لسان العرب، بلات)،
   مادة ربلة.
  - ٥٣. آريه، تاريخ اسبانيا الاسلامية، ص٤٤.
- 30. العظمة، عزيز، اعداء الداء، جيران اخفياء: الشاليون في عيون ألأندلسيين، بحث منشور ضمن كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس أتحرير: سلمي الجيوسي، ج١، ص٣٩٤.
  - ٥٥. المقرى، نفح الطيب، ج١، ص٢٢٣.
- ٥٦. أبن الخطيب، نفاضة الجراب في علالة الاغتراب، تحقيق، السعدية الفاغية، مطبعة النجاح الجديدة، ( الدار البيضاء، ١٩٨٩ م)، ٣٠، ص١٩٨٨.
  - ٥٧. ينظر الونشريسي، المعيار المغرب، ج١١، ص٧٧-٢٨.
- ۵۸. دوزي، رينهارت، المعجم المفصّل بأسماء الملابس عند العرب، ترجمة، أكرم فاضل، دار الحرية للطباعة، (بغداد،۱۹۷۱م)، ص ٣٣٣–٣٣٤.
  - ٥٩. آرية، تاريخ إسبانيا الاسلامية، ص ٤١.
    - ٦٠. المرجع نفسه، ص٤٢.
  - ٦١. احمد محمد، مظاهر الحضاري في الأندلس في عصر بني الأحمر، مطابع رويال، (مصر، ١٩٩٧م)، ص ٧٧.
    - ٦٢. دوزي، المعجم المفصل، ص ١٧٨.
    - ٦٣. دسوقي، التأثير الاسباني، ص٦٢.
- 37. ابن ابي زَرع، علي بن عبد الله بن احمد، (ت٧٢٦هـ/١٣٢٦م)، الذخيرة السّنية في الدولة المرينية، ( الرباط، والمنصورة، ١٩٧٢م)، ص٥٧.
- 30. مجهول، طرفة الظريف في أهل الجزيرة وطريف، تحقيق، محمد بن شريفة، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ع١٠(١٩٧٧م)، ص٣٤.
  - ٦٦. المقري، نفح الطيب، ج١، ص٢٢٣.
- 77. سالم، سحر عبد العزيز، ملابس الرجال في الأندلس في العصر الإسلامي، بحث منشور في كتاب بحوث ندوة الأندلس الدروس والتاريخ، دار المعرفة الجامعية، (مصر، ١٩٩٤)، ص٢٦٠.
- ١٧٨. الاهواني، عبد العزيز، الفاظ مغربية من كتاب ابن هشام اللخمي في لحن العامة، بحث منشور في مجلة المعهد المصري للدراسات الاسلامية، مج ٣ (مدريلً ١٩٥٧م)، ص٣٠٢.
  - ٦٩. دوزي، المعجم المفصل، ص١٦٢.
  - ٧٠. دسوقي، التأثير الاسباني، ص٦٢.
- ٧١. مونزر، خيرونيمو، رحلة الى اسبانيا والبرتغال ١٤٩٤ ١٤٩٥م، تعريب أحمد محمد الطوخي، مركز الاسكندرية للكتاب، (مصر، ٢٠٠١م)، ص١١٥.

## قائمة المصادر والمراجع

- أبن الاحمر، الأمير إسماعيل بن محمد بن الاحمر (ت٧٠٨هـ/١٤٠٤م).
- الميان في شعر من نظمني واياه الزمان، تحقيق، محمد رضوان الداية، مؤسسة الرسالة، (بيروت، ١٩٧٦م).
  - الاهواني، عبد العزيز.
- أ. الفاظ مغربية من كتاب ابن هشام اللخمي في لحن العامة، بحث منشور في مجلة المعهد المصري للدراسات الاسلامية، مج ٣ (مدريلاً ١٩٥٧م).
  - احمد محمد.
  - ٣. مظاهر الحضاري في الأندلس في عصر بني الأحمر، مطابع رويال، (مصر، ١٩٩٧م).
    - أحمد اليوسف عبد القادر.
  - ٤. العلاقات بين الشرق والغرب بين القرنين ١١-١٥م، منشورات المكتبة العصرية، (بيروت، ١٩٦٩م).
    - آریه، راشیل.
- الإسلامية، ترجمة، اوس ناصر عبد العزيز، (رسالة دبلوم، غير منشور، كلية اللغات جامعة بغداد، ٢٠٠٠م).
  - 7. المنمنات في اسبانيا الإسلامية، ترجمة، محمد خير البقاعي، دار الفيصل للثقافة، (الرياض، ٢٠٠٢م).
    - أليوت، ج.هـ.
- ٧. مسألة التعايش بين اهل الديانات في التجربة الاندلسية، مجلة التسامح، مؤسسة عمان للصحافة، ع٢٦، السنة السابعة، (عمان، ٢٠٠٩م).
  - بيرنيت، تشارلز.
- مركة الترجمة من العربية في القرون الوسطى في إسبانيا، بحث منشور في موسوعة الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس، تحرير سلمى الجيوسي.
  - ا بيرس، هنري.
- 9. الشُعر الأندلس في عصر الطوائف، ملامحه العامة وموضوعاته الرئيسية وقيمته التوثيقية، ترجمة، الطاهر احمد مكي، دار المعارف، ( القاهرة، ١٩٨٨م).
  - بيريت دي إيتا (من أهل القرن العاشر الهجري / السادس عشر الميلادي).
  - ١٠. الحروب الاهلية في غرناطة، ترجمة، مروة محمد ابراهيم، المجلس الاعلى للثقافة، (مصر، ٢٠٠٩م).
    - ترند، ج.ب.
- ١١. إسبانيا والبرتغال، بحثٌ منشورٌ ضمن كتاب تراث الإسلام، سلسلة المشروع القومي للترجمة، ترجمة، قاسم عبدة قاسم، الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، (مصر، ٢٠٠٧م).
  - ثوثويا، خوان.
- ١٢. التجارة في العصور الوسطى المتأخرة، ترجمة لمياء الأيوبي، بحث منشور في كتاب ابن خلدون البحر المتوسط في القرن الرابع عشر، مكتبة الإسكندرية، (القاهرة، ٢٠٠٧م).
  - جرَّار، صلاح.
- ١٣. زمان الوصل دراسات في التفاعل الحضاري والثقافي في الأندلس، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، (ببروت، ٢٠٠٤م).
  - أبن حيان، ابو مروان حيان بن خلف، (ت٢٦٩هـ/١٠٧٦م).
  - ١٤. المقتبس من انباء اهل الاندلس، تحقيق محمود على مكى، دار الكتاب العربي، (بيروت، ١٩٧٣ م).
- ١٥. كتاب المقتبس في تاريخ رجال الأندلس، عني بنشرة الأب ملشورم أنطُّونيه، بلاط، (باريس، يولس كتز

الکتی، ج۳، ۱۹۳۷ م ).

أبن الخطيب، ابو عبد الله محمد بن عبد الله (ت٧٧٦هـ/ ١٣٧٤م).

- ١٦. خطرة الطيف، رحلات في المغرب والاندلس، تحقيق، احمد مختار العبادي، دار السويدي للنشر والتوزيع، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، (الامارت العربية المتحدة ببروت، ٢٠٠٣م).
  - ١٧. الأحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق يوسف على الطويل، دار الكتب العلمية، (بيروت، ٢٠٠٣م).
- ١٨. نفاضة الجُراب في علالة الاغتراب، تحقيق، السعدية الفاغية، مطبعة النجاح الجديدة، ( الدار البيضاء، ١٩٨٩ م).
  - أبن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد بن الحسن، (ت٨٠٨هـ/٢٠٤١م).
- ۱۹. التعريف بابن خلدون ورحلته شرقا وغربا، دار الكتاب اللبناني للطباعة والنشر والتوزيع، (بيروت، ١٩٧٩م).
  - ٢٠. مقدمة ابن خلدون، تحقيق، عادل بن سعد، دار الكتب العلمية، (بيروت، ٢٠١٠م).
    - داودی، مصطفی.
  - ٢١. الترجمة في الاندلس ودورها في النهضة الاوربية الحديثة، دار التنوير، (الجزائر، ٢٠١٢م).
    - دسوقي، نوال.
- ٢٢. التأثير الإسباني في المجتمع الأندلسي وصورته في الأدب، رسالة ماجستير، (غير منشورة)، الجامعة الأردنية، كلية الدراسات العليا، ١٩٩٦م.
  - دندش، عصمت عبد اللطيف.
  - ٢٣. دراسات أندلسية في السياسة والاجتماع، دار الغرب الإسلامي، (تونس، بلا.ت).
    - دوزی، رینهارت.
  - ٢٤. المعجّم المفصّل بأسماء الملابس عند العرب، ترجمة، أكرم فاضل، دار الحرية للطباعة، (بغداد،١٩٧١م).
    - ربايعة، حسين محمد.
    - ٢٥. أثر الحضارة العربية الإسلامية على حضارة الغرب، منشورات بيت الحكمة، (بغداد، ٢٠٠١م).
      - أبن أبي زَرع، علي بن عبد الله بن احمد، (ت٧٢٦هـ/١٣٢٦م).
      - ٢٦. الذخيرة السنية في الدولة المرينية، (الرباط، والمنصورة، ١٩٧٢م).
        - سالم، سحر عبد العزيز.
- ۲۷. ملابس الرجال في الأندلس في العصر الإسلامي، بحث منشور في كتاب بحوث ندوة الأندلس الدروس والتاريخ، دار المعرفة الجامعية، (مصر، ١٩٩٤).
  - أبن سعيد، ابو الحسن على بن موسى، (ت ١٢٨٨هـ / ١٢٨٨م).
  - ٢٨. المغرب في حلى المغرب، تحقيق شوقي ضيف، ط٤، دار المعارف، (مصر، بلا.ت).
    - السيد، عبد العزيز سالم.
- ٢٩. تاريخ المسلمين واثارهم في الأندلس من الفتح العربي حتى سقوط الخلافة بقرطبة، مطابع شباب الجامعة، ( الإسكندرية، ١٩٦١م).
  - الشافعي، محمد أحمد.
  - ٣٠. الكناشة الاندلسية، مجلة المعهد المصري للدراسات الاسلامية في مدريد، مج ٢٩، (مدريد، ١٩٩٧م).
    - شيخة، جمعة.
  - ٣١. القيم والخصال في شجرة الاستشراق الإسباني الوارفة الظلال، شركة سيتي جرافيك، (الكويت، ٢٠٠٤م).
    - العبادي، أحمد مختار.
    - ٣٢. الإسلام في أرض الأندلس اثر البيئة الأوربية، مجلة عالم المعرفة، مج ١٠، ع٢، ( الكويت، ١٩٧٩م).

- عبد الحليم، رجب محمد.
- ٣٣. العلاقة بين الأندلس الإسلامية وإسبانيا النصرانية في عصر بني أمية وملوك الطوائف، دار الكتاب المصري، دار الكتاب اللبناني، (القاهرة، بيروت، بلات).
  - عُبية، طه عبد المقصو د عبد الحميد.
  - ٣٤. الحضارة الإسلامية، دراسة في تاريخ العلوم الإسلامية، دار الكتب العلمية، (بيروت، ٢٠٠٤م).
    - أبن عريب بن سعيد، (ت ٣٦٩هـ/ ٩٨٠م).
    - ٣٥. تقويم قرطبة، تحقيق رينهارت دوزي، مطبعة بريل، (لايدن،١٨٧٣م).
      - العزفي، أحمد ابو القاسم بن ابي العباس، (ت٦٦٧هـ/ ١٢٧٨م).
- ٣٦. الدر المنظم في مولد النبي معظّم، نشره فيرناندو دي لاغرانخا ضمن كتاب دراسات أندلسية وموريسكية، تأليف نخبة من الباحثين، ترجمة، جمال عبد الرحمن، المجلس الأعلى للثقافة، (القاهرة ٢٠٠٨م).
  - العظمة، عزيز.
- ٣٧. اعداء الداء، جيران اخفياء: الشهاليون في عيون ألأندلسيين، بحث منشور ضمن كتاب الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس تحرير: سلمي الجيوسي.
  - أبن القوطية، أبو بكر بن محمد بن عمر بن عبد العزيز، (ت ٣٦٧هـ/ ٩٧٧م).
  - ٣٨. تاريخ افتتاح الأندلس، ط٢، دار الكتاب المصري، دار الكتاب اللبناني، ( القاهرة، بيروت، ١٩٨٩م). محمد ل.
- ٣٩. طرفة الظريف في أهل الجزيرة وطريف، تحقيق، محمد بن شريفة، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ١٤/٥ (١٩٧٧).
  - المقري، احمد بن محمد بن احمد المقري التلمساني (ت ١٠٤١هـ/ ١٦٣٢م).
- · ٤. نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين ابن الخطيب، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، (بيروت، ١٩٨٨م).
- ١٤. أزهار الرياض في أخبار عياض، تحقيق، مصطفى السقا وآخرون، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر،
   (القاهرة، ١٩٣٩م).
  - المقريزي، تقى الدين احمد بن على، (ت ١٤٤١م).
  - ٤٢. المواعظُ والاُعتبار بذَّكر الخطُّط وَالآثار المعروف بالخطط اللَّقريزية، دار صادر، ( بيروت، بلا. ت).
    - أبن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن أحمد الإفريقي، (ت٧١١هـ/١٣١١م).
  - ٤٣. لسان العرب، تحقيق وإعداد يوسف خياط، بلاط، (بيروت، دار لسّان العرب، بلات)، مادة ربلة.
    - مونزر، خیرونیمو.
- ٤٤. رحلة الى اسبانيا والبرتغال١٤٩٤-١٤٩٥م، تعريب أحمد محمد الطوخي، مركز الاسكندرية للكتاب، (مصر،٢٠٠١م).
  - نمر، امین محمد .
- الجامعات الإسلامية في الاندلس واثرها على النهضة الاوروبية، رسالة ماجستير، )غير منشورة(، كلية الدراسات العليا، الجامعة الاردنية، ٢٠٠١م.
  - هونكة، زيغريد.
  - ٢٦. شمس العرب تسطع على الغرب، ترجمة، فاروق بيضون، المكتبة التجارية، (بيروت، ١٩٦٥م).
    - الونشريسي، عباس آحمد بن يحيى، (ت٩١٤ هـ/ ١٥٠٨م).
- ٤٧. المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل افريقية والأندلس والمغرب، أخرجه جماعة من الباحثين، بإشر اف محمد الحجي، دار الغرب الإسلامي، (بروت، ١٩٨١).